

# (श्रिजिए कि कल्फि) श्रिका



**1060** 

|                                                         |            | সূচীগ       | <u> </u> বি |           |           |            |
|---------------------------------------------------------|------------|-------------|-------------|-----------|-----------|------------|
|                                                         |            |             |             |           |           | Page       |
| চলেজ প্রসংগ                                             |            |             | •••         | •••       | ′ຸ        | 2          |
| विभा                                                    |            |             | •••         | •••       |           | ¢          |
| আন্ধকের কবিতা                                           | •••        |             | 1 .         |           |           | · · · q    |
| স্থর মেঘ                                                |            |             | • • • •     |           |           | . R        |
| मृत्रक्षना <b>व</b> ध्                                  |            |             |             |           | •••       | ۵          |
| মানিক বন্দ্যোপাধ্যায়                                   |            |             | • • •       | •••       |           | ۵          |
| অজ্ঞাত-ভারতীয়ের আত্মজীব-                               | रौ         |             | •••         |           | •••       | - 22       |
| সকালের প্রেসিডে <b>ন্সি কলেজ</b>                        |            |             |             | •••       | •••       | 24         |
| ন্তন মানবতাবাদ                                          |            |             | •••         | ***       | .e. • • • | 00         |
| ন্ত্র মান্য বান<br>নিতান্তই সন্ধ্যার গলপ                |            |             |             |           | •••       | 0 ఏ        |
| কলেজ <b>ন্ট্রী</b> ট                                    | •••        |             | •••         | •••       |           | 8২         |
| খন্যতর মূল্যায়নে                                       |            |             | •••         | •••       | •         | 89         |
| 'প্যাশ্ন-স্কে'                                          |            |             | •••         | •••       |           | ৫৬         |
| ্যানে তেওঁ<br>এমিয়েলের জার্নাল ও রবীন                  | ন্নাথ      |             |             | •••       | • • • •   | 80         |
| দ্রান্তর্ভার জানানা ও রংগার<br>চেষ্টরটন ও ইংরেজী সাহিত্ |            | য           | •••         |           |           | ৬৬         |
| ৫৮ জন্ম ও ২ জেন । সাহের<br>প্রকৃতির রূপ                 |            |             |             |           |           | <b>৬</b> ৮ |
| শ্রম কথাটির শেষ <b>নাই</b>                              |            |             |             |           |           | 95         |
| গ্রাম ক্রান্তর ও জরাস <b>ন্ধ</b>                        |            |             |             |           |           | ৭৬         |
| সামাদের কথা                                             | •••        | •••         |             |           | ***       | A.2        |
| जागाजत्र क्या<br>FOREWORD                               | •••        | •••         | •••         | •••       | •••       | 1          |
| THOUGHTS FOR THE FO                                     | ····       | DAY.        |             | •••       | •••       | . 1        |
| MARXIM AND LITERAT                                      |            | DAL         | •••         |           | •••       | 3          |
| THE "IMPERFECTIONS"                                     |            | ···         | TACE        | • • •     | •••       | 7          |
|                                                         |            |             | SIAGE       | •••       | • •••     | 10         |
| THE FASCINATION OF S                                    |            |             | •••         | •••       |           | 10         |
| A CRITIQUE OF MARXIA                                    |            |             |             | •••       | •••       |            |
| SOME ASPECTS OF COM                                     |            |             | ISM         | •••       | •••       | 18         |
| A FEW NOTES ON IND                                      |            | POLICY      | • • •       | •••       | •••       | 25         |
| SOME IMPRESSIONS O                                      |            | ···         | •••         | •••       | •••       | . 31       |
| THE BEGINNINGS OF T                                     |            | EAN DIPLON  | MATIC SYS   | STEM      | •••       | 33         |
| PAUL SWEEZY'S QUEST                                     |            | •••         | •••         | ***       | •••       | 36         |
| ON A HOLIDAY BY THE                                     |            |             | , •••       | •••       | •••       | 41         |
| THE FALLACY OF GENE                                     |            | •••         | •••         | •••       | •••       | 45         |
| COLOUR PHOTOGRAPHY                                      |            | •••         | •••         | •••       | •••       | 52         |
| USE OF RADIO ISOTOPES                                   | S IN MEDIC | CINE AND I  | NDUSTRY     | · · · · · | • • •     | 55         |
| FAREWELL ADDRESS OF                                     | PROF. S. C | c. SIRCAR 1 | TO THE ST   | UDENTS    |           |            |
| OF THE COLLEGE                                          | •••        | •••         | •••         | •••       | •••       | 59         |
| EDITORIAL                                               |            | . ,         | •••         |           | •••       | 61         |
|                                                         |            | - 13 T.     |             |           |           |            |

#### এই সংখ্যার সম্পাদনী সভা

অধ্যাপক ডাঃ অমলেশ ত্রিপাঠী ( সভাপতি )

- , শ্রীদেবীপদ ভট্টাচার্য
- " শ্রীঅমল ভট্টাচার্য
- ,, শ্রীহীরেন গঙ্গোপাধ্যায় শ্রীঅশোককুমার চট্টোপাধ্যায় (সম্পাদক ) শ্রীস্থবল দাশগুগু (কর্ম-সচিব )

ছবির ব্লক করেছেন শ্রীস্থরেক্সনাথ বন্দ্যোপাধ্যায়
মৃদ্রণ—শ্রীগোরাঙ্গ প্রেস প্রাইভেট লিমিটেড
গত শতবার্ষিকী স্মারক সংখ্যার আলোকচিত্রগুলি
ষষ্ঠ বার্ষিক শ্রেণীর ছাত্র কে. বালস্কুরামানিয়ামের
সৌজন্তে প্রাপ্ত।



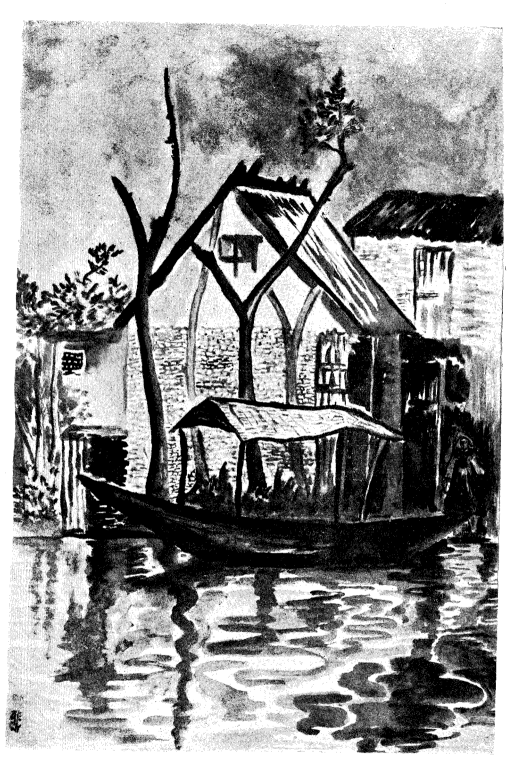
### Foreword

Once again the College Magazine makes its appearance, and I gladly write the usual brief prefatory message.

Though it is not as bulky as the Centenary number, readers will find in the present issue of the Magazine no variation from the uniformly high quality, both of style and of matter, which they have come to expect—and rightly—from a Presidency College publication.

I may be permitted a brief reference to our late beloved Governor, Dr. H. C. Mukherjee. His death on the 8th August, 1956, removed from our midst one of the most distinguished of ex-Presidency College men. May his exemplary devotion to duty, and his many other qualities of head and heart, be long remembered with the admiration they deserve, and may their remembrance encourage in us a spirit of noble emulation!





"ঝিলম নদীর তীর"

ক্লনা রায় পঞ্য ক্র, ক্লা



"মোনগির"



"শা•তধারা"



''উন্মত্ত''



"তুষার-মোলি হিমালয়"

আলোকচিচ—পঞ্চানন মিল তৃতীয় বৰ্ব, বিজ্ঞান



## প্রেসিডেন্সি কলেজ প্রিকা

ফারুন ১৩৬৩

0 0

অষ্টত্রিংশৎ বর্ষ

0 0

মার্চ, ১৯৫৭

#### কলেজ-প্রসঙ্গ

#### পত্রিকার কথা

বংসরান্তে একবার, কখনও বা ত্রবার, এ পত্রিকা আপনাদের হাতে পৌছোয়।
তাই স্বভাবতঃই স্বার মনে এ আশা থাকে যে আমাদের এ পত্রিকা স্ব পাঠকেরই মনোরঞ্জনে
সমর্থ হবে। সেদিক দিয়ে পত্রিকার এ সংখ্যা কতদূর সফল হয়েছে তার বিচারের ভার
আপনাদের ওপর। তবে বিরূপ স্মালোচনার ভার যখন স্বটাই বইতে হয় সম্পাদককে তথন
নিজ্বের তরফ থেকে তুএকটা কথা বলা বোধহয় আবশ্যক।

এ পত্রিকাকে মনোরম ও স্থাপাঠ্য করে তোলার ভার সম্পূর্ণরূপে আপনাদেরই। সেখানে সম্পাদকের স্থান অনেকটা অর্থনীতির ভাষায় "middleman"-এর মন্তন আপনাদের তরফ থেকে সাড়া না পেলে সম্পাদক সম্পূর্ণরূপে অসহায়। যেমন আশা ছিল পত্রিকার এ সংখ্যায় একাধিক গল্প, রম্যরচনা, কৌতুক-রচনা, সাহিত্য-চিত্রকলা প্রভৃতি নিবন্ধের সন্ধিবেশে আমাদের পত্রিকার নামে ত্র্বোধ্যতার যে ঘোরতর অপবাদ তা বহুলাংশে ঘোচাতে পারব। কিন্তু আপনাদের তরফ থেকে উপযুক্ত সাড়ার অভাবে তা আর সম্পূর্ণরূপে সম্ভব হল না। বিশেষ করে বাংলা বিভাগে লেখার দৈন্ত আমাদের ভীষণভাবে হতাশ করেছে। এ সংখ্যার জন্ত তাই অধ্যাপকদের শর্নাপন্ন হতে হল। তবে আশা করি পরের সংখ্যায় আপনাদের লেখনীচালনায় অধ্যাপকেরা স্থানচ্যুত হবেন এবং এর জন্ত তাঁরাই আনন্দিত হবেন স্বচেয়ে বেশি।

এদিক দিয়ে ইংরেজী বিভাগটি বেশি মর্থাদা দাবি করতে পারে, কারণ এখানে সব লেখাই ছাত্রদের এবং সাহিত্য, বিজ্ঞান, ইতিহাস, অর্থনীতি, রাজনীতি, দর্শন, ললিতকলা প্রভৃতি কোন দিকই অবহেলিত হয়নি। এই বিভাগে সাম্প্রতিক রাজনৈতিক ঘটনাবলীর ওপর ছটি বিরোধী দৃষ্টিকোণ থেকে একটি আলোচনা প্রকাশের ইচ্ছা ছিল। কিন্তু প্রত্যাশিত লেখাছটি শেষ মুহুর্তে এসে না পৌছোনয় তা আর সম্ভব হল না।

যা হোক, এই পত্রিকা প্রকাশের জন্ম যাদের কাছ থেকে অকুণ্ঠ সহযোগিতা পেয়েছি তাদের সবাইকেই আমার আন্তরিক ক্লভ্জতা জানাচ্ছি। আশা করি আপনাদের সমালোচনায় অভিজ্ঞ হয়ে পরবর্তী সংখ্যাটি আরও স্থন্দর ও মনোরম করে প্রকাশ করতে সক্ষম হব।

#### কলেজে পরিবর্তন

কলেজে পরিবর্তনের কথা লিখতে গেলে প্রথমেই মনে হয় আমাদের কলেজ তার প্রিয় অধ্যাপক শ্রীস্থশোভন সরকারের সংস্পর্শ হারিয়েছে। গত চিব্লিশ বছর ধরে তিনি এই কলেজের সঙ্গে যুক্ত ছিলেন এবং নানা দিক দিয়ে আন্তরিকভাবে এর সেবা করেছেন। এই দীর্ঘকাল ধরে ছাত্রসমাজে ও সহকর্মীদের ভেতর তিনি যে শ্রদ্ধা ও প্রীতির স্থান অধিকার করে ছিলেন তা আর পূর্ণ হ্বার নয়।

কলেজের অন্যান্ত বিভাগেও গত এক বছরে বেশ কিছু পরিবর্তন হয়েছে। উদ্ভিদবিদ্যা বিজ্ঞানের শ্রীষতীন্দ্রনাথ মিত্র অবসরগ্রহণ করেছেন। ইতিহাসের অধ্যাপক এ. ডব্লু. মাহমূদ ও গণিতের অধ্যাপক ডক্টর বীরেন্দ্রনাথ বস্থ যথাক্রমে হুগলি মহসিন কলেজ ও দার্জিলিঙ্ কলেজের অধ্যক্ষপদে উন্নীত হয়েছেন। ভূবিদ্যা বিভাগের শ্রীপ্রিয়শংকর চক্রবর্তী, ভূগোল বিভাগের শ্রীপ্রমথনাথ হোড়, সংখ্যাবিজ্ঞান বিভাগের শ্রীসমরেন্দ্রকুমার ধর, উদ্ভিদবিদ্যা বিভাগের শ্রীক্ষামাশঙ্কর ভট্টাচার্য এবং বাংলা বিভাগের শ্রীক্ষজিত দত্ত এ কলেজ ত্যাগ করে অন্যত্ত চলে গিয়েছেন। ইংরেজী বিভাগের শ্রীকালীপদ দাশগুপ্ত উচ্চতর শিক্ষালাভের জন্ম ইংলণ্ডে গিয়েছেন। রসায়ন বিভাগের ডক্টর স্থভাষকুমার ঘোষ ও ডক্টর শিশিরকুমার সিংহ অন্যত্ত বদলী হয়েছেন।

বিদায়ী অধ্যাপকদের স্থান পূরণ করেছেন নতুনেরা। তাঁদের মধ্যে সেণ্ট্রাল ক্যালকাটা কলেজের অধ্যাপক শ্রীচণ্ডিকাপ্রসাদ বন্দ্যোপাধ্যায়, ইতিহাস বিভাগে যোগদান করেছেন। ইংরেজী বিভাগে শ্রীফণীভূষণ মুখোপাধ্যায়, বাংলা বিভাগে শ্রীভবতোষ দত্ত, শরীর বিজ্ঞানে শ্রীপ্রফুল্ল কর্মকার, রসায়ন বিভাগে শ্রীপ্রভাতনাথ মুখোপাধ্যায় ও শ্রীপরিমলক্বফ সেন, ভূবিছা বিভাগে শ্রীমিহিরকুমার বস্থ, সংখ্যাবিজ্ঞান বিভাগে শ্রীনিতাই ঘোষাল বিভিন্ন অধ্যাপকদের শৃত্ত স্থান পূর্ণ করেছেন। অর্থশাস্ত্র ও রাজনীতি বিভাগের শ্রীপ্রভাকর সেন ও ডঃ ভবতোষ দত্ত এবং ভূ-বিছা বিভাগের ডক্টর অজিতকুমার বন্দ্যোপাধ্যায় স্বদেশে প্রত্যাবর্তন করে স্থ স্ব পদে পুনরায় যোগ দিয়েছেন। উদ্ভিদবিছা বিভাগের ডক্টর পরমনাথ ভাছড়ি প্রধান অধ্যাপকপদে,

পদার্থবিজ্ঞান বিভাগে ডক্টর সমরেন্দ্র ঘোষাল অধ্যাপকপদে এবং শরীরবিজ্ঞান বিভাগে শ্রীঅচিস্ত্যকুমার মুখোপাধ্যায় সহকারী অধ্যাপকের পদে উন্নীত হয়েছেন। দর্শন ও সংখ্যাবিজ্ঞান বিভাগে ঘটি নতুন পদের স্বষ্টি হয়েছে এবং তাতে যথাক্রমে নিযুক্ত হয়েছেন শ্রীনরেশনাথ চক্রবর্তী ও শ্রীঅতীক্রমোহন গুন।

কলেজে পরিবর্তনের বিবরণ শেষ করার আগে কলেজে ছটি নতুন পঠিতব্য বিষয় ধোজনার কথা উল্লেখ করা দরকার। অ্যাডভাস্সত অপটিক্স ও এক্স-রে—পদার্থবিজ্ঞানের বিশেষ পঠিতব্য বিষয় হিসেবে এ ছটি অন্তর্ভুক্ত করা হয়েছে। তা ছাড়া পাস বিষয় হিসেবে সংখ্যাবিজ্ঞান অধ্যয়নের ব্যবস্থাও এ বছর থেকে করা হয়েছে।

#### পরীক্ষার ফলাফল

বিশ্ববিত্যালয়ের বিভিন্ন পরীক্ষায় অসামান্ত সাফল্যের যে উজ্জ্বল ঐতিহ্য আমাদের কলেজ্বে গড়ে উঠেছে এবারেও তা কোন অংশে ক্ষুত্র হয় নি। আই এ এবং আই এস্-সি পরীক্ষায় আমাদের পাশের হার যথাক্রমে শতকরা প্রায় ৯৯ ও ৯৫'৪। আই এ-তে প্রথম দশজনের মধ্যে চারজন এবং আই এস্-সি-তে প্রথম দশজনের মধ্যে চারজন এবং আই এস্-সি-তে প্রথম দশজনের মধ্যে নয়জনই আমাদের ছাত্র। এর মধ্যে আই এস্-সি-তে প্রথম ও আই এ তে দিতীয় স্থান অধিকার করেছেন যথাক্রমে প্রীচঞ্চলকুমার মজ্মদার ও প্রীপ্রণবকুমার বর্ধন।

এবারে বি-এ ও বি এস্-সি পরীক্ষায় পাশের হার শতকরা ৮৯'8 ও ৬৩। বি-এ পরীক্ষাতে বিভিন্ন বিষয়ে প্রথম শ্রেণীর সন্মান লাভ করেছেন দশজন ও বি এস্-সি-তে পঁচিশজন। বি-এ পরীক্ষার সর্বোচ্চ সন্মান ঈশানবৃত্তি লাভ করেছেন অঙ্ক বিভাগের ছাত্র শ্রীস্থনয় সনাতনী।

এবারে বি-এ ও বি এস্-সি পরীক্ষায় আমাদের কলেজের ছাত্রীদের সাফল্য বিশেষ উল্লেখযোগ্য। দর্শন, রসায়ন, প্রাণীবিক্যা, সংখ্যাবিজ্ঞান ও অঙ্ক (বিজ্ঞান) বিভাগে আমাদের কলেজের ছাত্রীরা প্রথম শ্রেণীতে প্রথম স্থান অধিকার করেছেন এবং আরও অনেকে প্রথম শ্রেণীর সম্মান লাভ করেছেন।

কলিকাতা বিশ্ববিতালয়ের শতবার্ষিকী সমাবর্তন উৎসবে আমাদের কলেজে যাঁরা বিভিন্ন বিষয়ে গবেষণা করে ডি-ফিল্ উপাধি লাভ করেছেন তাঁরা হলেন অধ্যাপক শ্রীরথীন্দ্র বস্থ রায়চৌধুরী ও শ্রীঅনাথজীবন ভট্টাচার্য (রসায়ন), শ্রীস্থবীরকাস্ত দাসগুপ্ত (শরীরবিজ্ঞান)ও শ্রীঅশোক বস্থ (প্রাণীবিজ্ঞান)।

#### শোক সংবাদ

গত বংসর আমরা কয়েকজন বিশিষ্ট প্রাক্তণ ছাত্র হারিয়েছি। সর্বপ্রথম শারণ করতে হয় ভূতপূর্ব রাজ্যপাল ডাঃ হরেক্রকুমার মুখার্জীকে। পাণ্ডিভ্যের সঙ্গে সারলাের, কর্মপ্রেরণার সঙ্গে মহাহাভবতার এমন যােগাযােগ ঘূর্লভ। তিনি শুধু এই কলেজের একজন কতী ছাত্র এবং বিশ্ববিভালয়ের একজন খ্যাতনামা অধ্যাপকই ছিলেন না—রাজনীতি ক্ষেত্রেও তার দান অসামান্ত। সারা জীবন কঠাের পরিশ্রমের ফলে যে প্রভূত অর্থ তিনি সঞ্চয় করেছিলেন দেশের ও দশের কলাাণে তার শেষ কপর্দক পর্যন্ত তিনি ব্যয় করে গিয়েছেন। এই জ্ঞানবীর, কর্মবীর ও দানবীরের শ্বতি আমরা শ্রন্ধার সঙ্গে চিরদিন বহন করব।

শ্রীক্ষেত্রপালদাস ঘোষ তেভিড হেয়ার ট্রেনিং কলেজ ও দার্জিলিঙ্ গভর্মেন্ট কলেজের অধ্যক্ষতা করেছিলেন, শিক্ষাবিজ্ঞানের ক্ষেত্রে তাঁর দান নগণ্য নয়।
শ্রীজিতেন্দ্রমোহন সেন রুক্ষনগর কলেজের অধ্যক্ষ ছিলেন এবং অবসর গ্রহণের পর বিশ্ববিভালয়ের শিক্ষক-শিক্ষণ বিভাগের কর্মকর্তা। তাঁর মৃত্যুতে দেশ একজন বিশিষ্ট শিক্ষাব্রতী হারালো। শ্রীমল্লিনাথ রায়ের প্রতিভা সরকারী চাকুরীর ছকের মধ্যেই সীমাবদ্ধ ছিল না। নানা জনহিতকর প্রতিষ্ঠানের সঙ্গে তাঁর যোগ ছিল। শ্রীপান্নালাল বস্থ বহুদিন পশ্চিমবঙ্গের শিক্ষামন্ত্রী ছিলেন এবং তাঁর সময়ে প্রথম পঞ্চবার্ষিক পরিকল্পনা কার্যকরী হয়—বিশেষ করে বৃনিয়াদী ও মাধ্যমিক শিক্ষার ক্ষেত্রে। এদের প্রত্যেকের সঙ্গে কলেজের প্রাণের যোগ ছিল। তাই এদের হারিয়ে আমরা আত্মীয়বিয়োগের ত্বংথ অনুভব করছি।

#### বিদিশা

স্থরজিৎকুমার দাশগুপ্ত—তৃতীয় বর্ষ, কলা

গ্যালারির শেষছবি দেখা হলে হাসি-হাসি মুখে
দাঁড়ালো আমার পাশে কিরকম আশর্ষ কোতৃকে
লোনা-লোনা চোথ তুলে তারপর আয়ত দৃষ্টিতে
যথন তাকালো, তাকে মনে হোল তুষার-নিভৃতে
লাডেন্-লা রোডের মত ছায়া-ছায়া তুহিনশীতল;
হাসির শিশিরে সিক্ত তার ধনী হদয়ের দল
খুলে গেলো একে একে তারপর সন্ধার বাতাসে—
জোনাকির মত চোথে অপরূপ মুগনাভি-খাসে
( ঘরের উদ্দেশে ধীর মৃত্বাক্ পদচারণায় )—
তাকে মনে হোল গ্রহঃ পূর্ণিমার রাত্রির আকাশে।

বিদিশা কথনো কিন্তু হৃদয়ের এ ছুর্বলতাকে আশ্রয় দেয়নি কিংবা আশ্রয় দিয়েও পরে তাকে ভেঙেছে নিজের হাতে। রাত্রিশান্ত নিভৃতশয়নে শিথিল কবরী খুলে শ্লথবাস শরীরে গোপনে কাউকে চায়নি কাছে।

টেবিলল্যাম্পের শ্লান আলো
তার জীবনের সব কটি একা রিক্ত অগোছালো
প্রহরের সহচর। দীর্ঘ ঋজু লাল-নীল রেখা—
আকীর্ণ হৃদয়ে তার কেবলি অক্লান্ত পড়া-শেখা।
অনেক অনেকবার পউবের শান্তিনিকেতনে
কোপাই নদীর তীরে, ছাতিমের দীর্ঘায়ত বনে
অথবা মার্চের রৌল্রে সোনাগলা কাঞ্চনজন্ত্রায়
স্থন্দরবনের পথে বিকেলের নির্জন নৌকায়
বিদিশা আমার পাশে ছিল, তবু হয়ত ছিলোনা।
বিদিশার প্রাণ নেই। অমুত্ব ? একটি তিলও না:
বুঝেছি, যেহেতু তার হৃদয়ের মানচিত্রপটে
অজপ্র স্বাক্ষর আছে ইতিহাস-দর্শনের বটে

তথাপি আমার দীর্ঘ নিভৃতির দীর্ঘ অন্নভবে
দে কোন মৃতির মত: পাথরের। বারান্দার টবে
লতানো চারার মত স্থ্মুখী মনের ভূভাগ
হয়ত বা নেই তার। কপোলি পেনসিল দিয়ে দাগ
দেওয়া আছে যে-কদিন আমাদের হুজনের কাছে
বিদিশা বোঝেনা কিন্তু তার অর্থ কোন্খানে আছে!
দারজিলিঙে, শিউড়িতে, ময়্রাক্ষী নদীর ওপারে
কয়েকটা দিনের দাম বোঝেনা সে কত হতে পারে!

বিদিশা করেনি জানি কোনদিনই চেতনার ট্রেনে নিঃসঙ্গ একক যাতা: নামহীন প্লাটফরমে নেমে অবাক হুচোথ তুলে তাকায়নি। দেখেনি আকাশে কোন ভাষা উৎসারিত নীলিমার অপার বিশ্বাসে। বিদিশা কবিতা পড়ে: এলিঅট, হাইনে, বদলেমর, মালার্মে, রবীক্রনাথ বিদিশার নিতাসহচর। বিদিশা দর্শন বোঝে: পাভলভের জটিল থিওরি অতিমানবের তত্ত্ব তার শৃত্য প্রহরে প্রহরী। গগাঁর এচিং কিংবা সেজানের ল্যাওস্কেপ দেখে উচ্ছল সে ঘরে এসে বহুতর অনুচ্ছেদ লেখে: দেগার ড্রাইড্রপ কিংবা অজ্ঞার তুলিকাসম্পাতে কতদর দার্থকতা, কতটা বা এই বাঙলাদেশে নন্দলাল-যামিনীতে আর গ্রাম্য পোটোদের হাতে। টেবিলল্যাম্পের নীচে ধীরে ধীরে ঘন হয় রাভ নম্র পিলোফোমে তার নেমে এলে ক্লান্তির প্রপাত রোবসনের গান শোনে আর শোনে নাইন্থ সিম্ফনি: বিদিশার রাত্রি কাটে: বিদিশার বিনিদ্র রজনী।

বিদিশা অনেক জানে। পৃথিবীর সব কারুকলা তার জানা। তার বহু নিদ্রাহীন রাত্রে আলো-জ্বলা অধ্যয়ন। বিদিশাকে একদিন তাই পাশে নিয়ে অজস্র গৌরব ছিল আমার সমস্ত মন ছেয়ে।

না না সে জানেনা কিছু। হাদয়ের য়্নিভর্সিটিতে সে এক অক্ষতী মেয়ে। লালনীল লাইনের ফিতে তার মন বেঁধে রাথে, অপরাফে সিঁত্র সন্ধ্যায়
লাল কাঁকরের রাস্তা দূরে ফেলে একা বারান্দায়
নরম ডিভানে বসে নোট লেথে বিখ্যাত কবির
কবিতার নীচে নীচে। তার মনে অর্থহীন ভিড়
অনেক তত্ত্বের। তবু বিদিশার জগতে এখনো
অজম্র অজানা আছে। তার চোথে চশমার কাঁচে
কথনো জমেনি বাষ্প। বোঝেনি সে এ-জীবন কেন
বোঝেনি স্টের লক্ষ্যে কোন্ অর্থ অবগুপ্ত আছে॥

#### আজকের কবিতা

#### **শ্রীঅমিয়কুমার সামন্ত**—তৃতীয় বর্ষ, কলা

দিবা-স্বপ্নের রাঙা দিনগুলি একে একে হ'ল শেষ, ঝড়ের আবেগে ঝরে গেল কোথা আকাশ-কুস্থমগুলি; কালের কেতনে যাত্রা পথের অলঙ্য্য নির্দেশ, অগ্রসতির পিচ্ছিল পথ ঢেকেছে ঝড়ের ধুলি॥

তবু কি বন্ধু, দৃঢ়সংখনে নিজেকে বাঁধতে পারো সনাতন শত বাধা-নিষেধের নিরাপদ সীমানার ? প্লাবনের বেগ উন্মাদ হয়ে, তুর্বার যবে আরো; জীর্ণ কুলের ক্ষীণ প্রতিরোধে কভু তারে রোখা যায় ?

আজ বুকে বৃকে থরো থরো কাঁপে কি আবেগ, তৃঃসহ;
সন্ধানী চোথে উন্মুখ হ'লো বহু প্রশ্নের ভীড়,
দিক্হারা পথে পদক্ষেপের ত্রন্ত আগ্রহ,
আজ আহবান এসেছে হেথায় অশান্ত পৃথিবীর॥

মুক্ত আজকে গীমিত মনের ক্লদ্ধ ত্য়ারগুলি, হেথা বিস্তৃত চেনা-অচেনার অবাধ আমন্ত্রণ। তীক্ষ্ণ আলোক ছিন্ন করেছে কুয়াশার কুণ্ডলী, এথানে আমার নবীন মনের সজীব উত্তরণ। আজকের দ্বণা নির্মম বড়ো, ভালবাসা স্থগভীর; চোথে চোথে আজ সহাত্মভূতির স্বচ্ছ অশ্রুজন; আঠারোর প্রাণ ঘাত-সংঘাতে উদ্দাম-অস্থির; আঠারোকে কভু দেখেছ বন্ধু, শ্রাস্ত অচঞ্চল?

#### স্থির মেঘ

#### অনীশ মজুমদার—তৃতীয় বর্ধ, বিজ্ঞান

বিদায়ী বিকালের বিষয় অবশেষে—

সারা আকাশে পড়েছে ছড়িয়ে

একটি নিপ্রভ ধৃসরতা।

শুধু আকাশের পশ্চিমপ্রান্ত একটুথানি উদ্ভাসিত
মান ঔজ্জল্যে

অতিক্রান্ত-দিগন্ত সূর্যের প্রতিমৃত বিবর্ণ আলোকে।

আর একটুকরো স্থির মেঘ,
অরুজ্জল বাদামী রঙে রাঙানো,
প্রসারিত—এ ক্লান্ত আকাশের—
পাণ্ড্র পশ্চিমে।
তবু ঐ গতিহীন মেঘে,
প্রতিটি অণুতে সঞ্চিত
এক বিপুল ঝড়ের শক্তি,
বিহ্যতের কঠিন আঘাত,
উত্তাপের অসহ্য প্রাথর্ষ।
হতীত্র গতির প্রাবল্যে
দেশ দেশান্তরে, পৃথিবীর প্রতি কোণে কোণে,
যাত্রার ভূমিকা
ঐ মান পশ্চিম আকাশে।

#### সুরঞ্জনা বধু

#### সন্তোষ চক্রবর্তী—প্রাক্তন ছাত্র

স্থরঞ্জনা, এবার তবে হৃদয়দ্বার খোলো।
সন্ধ্যা হানে নরম দিঠি তোমার সাদা সিঁথি
ব্যথায় ঘন স্বপ্নে লাজে। ভাষণ-ছলোছলো
স্থরঞ্জনা বধুর চোখে সিঁতুর-রাঙা তিথি।

ব্যাকুল বৃথি নম্রতম উদাস প্রদোষেরও

দিগন্তটি। প্রদীপ-ছায়ে ঘোমটা-তোলা হাওয়া
একলা ওড়ে; শিশির তুলে নরম পায়ে ফেরো—
গভীর চোথে হুদের সীমা: শান্তি খুঁজে পাওয়া।

চিত্রলেখা লগ্ন তুমি—তোমার নামে ধ্বনি, নিদ্রালুতা: স্বপ্ন দিয়ে হুদয়খানি জালো শিখায় স্করে। বসন্তেরি প্রহরগুলি গণি। স্করঞ্জনা বধুর চোখে মেত্র-মায়া আলো॥

#### মানিক বন্ধ্যোপাধ্যায়

#### দেবীপদ ভট্টাচার্য

মানিক বন্দ্যোপাধ্যায় কথনও মাথা নিচু করে হাঁটেননি।
দীর্ঘ ছ ফুট খাড়া দেহ, কর্কশ-বলিষ্ঠ মুখ, চশমার আড়ালে শড়কির ফলার মতো দৃষ্টি।
বাঙালী সাহিত্যিকদের মধ্যে চেছারার দিক থেকে তিনি অনহা। লেখার চেহারায়ও।
আমাদের কথাসাহিত্য তারিখের নিরিখে শতবর্ষ পার হতে চলেছে। এই আয়ুঙ্গাল অদীর্ঘ
হলেও তার ঐশ্বর্য যে-কোনও দেশের সাহিত্যের পক্ষে ঈর্ঘ-উদ্রেকক্ষম। আমাদের কথাসাহিত্যতক্রর একটি উদ্ধত-পুল্পিভ শাখা মানিক বন্দ্যোপাধ্যায়।

মানিক বিজ্ঞানের ছাত্র ছিলেন। বঙ্কিম-শরৎ থেকে শুরু করে বিভৃতিভূষণ বন্যোপাধ্যায়, তারাশঙ্কর সকলেই আর্টিস্-এর ছাত্র। মানিক বিজ্ঞানের যথার্থ ছাত্র। যথার্থ

শক্টিকে এখানে বিশিষ্ট অর্থে ব্যবহার করছি। বিজ্ঞান-চিহ্নিত মন নির্মোহ চোধে তাকায়। মানিক প্রথম জীবনে ফলিত মনোবিজ্ঞানের ফ্রয়েড-অ্যাডলার-ইয়ুং ধারাকে একলব্যনিষ্ঠায় অধায়ন করেছিলেন। বিজ্ঞানের দৃষ্টি মোহ ঘোচায়, সত্যকে যাচাই করে নেয়। বিজ্ঞানীর শেখানে অণুবীক্ষণে দৃষ্টি অতন্ত্র। তাই মানিকের চোথে বিজ্ঞানীর ছিল্ল-মোছ দৃষ্টি, মৌলিক উপাদান থোঁজার নিরাসক্ত অভিযাত্রা। এই নিরীক্ষায় ধরা পড়ে টলটলে জলের ভিতরে অসংখ্য ব্যাসিলি, সাচ্চা খেতাবের আড়ালে ভেজালের হাজার টকরো। এই 'বৈজ্ঞানিক' দৃষ্টি মানিকের পূর্বে বা পরে আমাদের সাহিত্যে আর কারোর লেখায় দেখিনি। তার কারণ এই মনকে, এই নির্মোহ, কঠোর মনকে 'অর্জন' করতে হয়। বিজ্ঞান ভাবালতা, শিথিলতা, অতিশয়োক্তির প্রতিপক্ষ। যাঁর মন বিজ্ঞানদেবী তাঁর কথাবস্তু, ভাষা, বা অবয়ব-সংস্থান ঋজু, পরিমিত ও কঠিন হবেই। মানিকের রচনা বাংলা কথা সাহিত্যে এইদিক থেকে ঐতিহাহীন বলা যায়। বরং তিনিই তাঁর ঐতিহানির্মাতা বললেই সঙ্গত হয়। আবার একথা অধিকতর সত্য যে তাঁর প্রকৃত ঐতিহ্বাহক বাংলা কথাসাহিত্যে কেউ হতে পারেননি। একান্ত সাম্প্রতিক কালে কোন কোন সাহিত্যিক যৌন সমস্তার (প্রধানত অতি বিক্বতরূপ) রূপায়ণ ঘটিয়েছেন তাঁদের গল্পে ও উপস্থাদে। কিন্তু intellect-এর অভাবে, বিজ্ঞানীর অণুবীক্ষণী দৃষ্টির অভাবে তাঁদের সাহিত্য যুগুপুৎ 'দন্তা' ও মারাত্মক হরে উঠছে। মানিকের মননে ও বচনে যে একটি কঠিন ঋজুতা, একটি প্রবল 'জোর' ছিল তাঁদের রচনাম ঐগুলির অনুপস্থিতি। মানিকের সাহিত্যঙ্গীবন শুক্ষর যুগটাই ছিল বিদ্রোহের ছাওয়ার। দুখ্যান আপাতস্কস্থ জীবনের তলায় ব্যাসিলির আবিষ্কার সেদিনকার বিদ্রোহের অঙ্গ ছিল। মানিকের রচনায় এমন সব মাহুষ দেখা দিল যারা ঠিক পুরো মাহুষ নয়, ভাঙা-চোরা মাত্র্য, মাত্র্যের ভগ্নাংশ। এই মাত্র্যকে দেখা ও দেখানো অতি তুরুহ কাজ। মানিক সে-পরীক্ষায় সস্মানে উত্তীর্ণ হয়েছেন।

মানিক আমাদের সাহিত্যে নতুন, নিষ্ঠুর নতুন। তাঁর পূর্বদ্ধ ও সময়জ সকল সাহিত্যিক প্রথা ও রীতি থেকে তিনি স্বতন্ত্র। তারাশন্বর বা বিভৃতিভূষণ মূলত শরৎচন্দ্রের ঐতিহ্বাহী। বুদ্ধদেব ও অচিন্ত্যকুমারের প্রথম দিকের লেখায় একদিকে লরেন্স-হাক্সলি-হ্যামস্থন অপরদিকে চারঅধ্যায় শেষের কবিতার প্রভাব। কিন্তু মানিক পৃথক। তাঁর চিন্তন ও চিত্রণ, বাক্ ও রীতি পৃথকধর্মা।

চিল্লিশের পর্বে তিনি রাজনৈতিক সাহিত্য তথা মতবাদের সঙ্গে পরিচিত হতে থাকেন। এই সময় তিনি বিভিন্ন রাজনৈতিক মতবাদী বই অভিনিবেশের সঙ্গে পড়তেন, ভাবতেন। বিশেষ ক'রে মার্কসবাদ। এই মার্কসবাদ তাঁর চিস্তায় আনল ইতিহাসের অর্থ নৈতিক ব্যাখ্যা। সং-শিল্পীর জীবনজিজ্ঞাসা এই ঐতিহাসিক দর্শনে নতুন উত্তর লাভ করেছিল। এই কারণেই যুদ্ধ তুভিক্ষ মহামারী দাঙ্গায় বিধ্বস্ত দেশ ও দেশবাসী তাঁর সাহিত্যে মহৎ মানবিকতায় আত্মপ্রকাশ করল। একথা ঠিকই যে সমসাময়িকতার স্কর তাঁর কোন কোন রচনায় খুব

চড়া হয়েছে। কিন্তু যে পরীক্ষা তিনি শুৰু করেছিলেন 'শহরতলী' উপভাসে তার সার্থক বা সমাপ্ত রূপ তিনি দিয়ে যেতে পারেননি।

আমাদের দেশে মানিকের যথাযোগ্য সমাদর হয়নি। হবার কথা নয়। এখনও আমাদের দেশে গ্রামীন সংস্কার, পরমপুরুষবাদ, সিঁদূর মহিমা, উনিশ শতকের উপকথা অথবা আয়ুর্বেদের জয়গান না করলে নাম কেনা যায় না। মানিকের রচনার এক বিরাট অংশ সর্বজনবোধ্য নয়, হতে পারেনা। হবেওনা। তবু মানিকের মত তাঁর নামটি জলবে।

#### অজ্ঞাত ভাৱতীয়ের আত্মজীবনী\*

#### অধ্যাপক স্থুশোভন সরকার

গত ক্ষেক মাসের মধ্যে শ্রীনীরদ চৌধুরীর আত্মজীবনী দেশী ও বিদেশী পাঠকমহলে উল্লেখযোগ্য খ্যাতি অর্জন করেছে, প্রশংসা ও নিন্দার বাদান্তবাদ শোনা গিয়েছে নানাদিকে। তাই বইখানি হাতে আসা মাত্র আত্মপান্ত ছ'বার পড়ে দেখবার লোভ সামলানো গেল না। নিঃসন্দেহে বলতে পারি এ গ্রন্থ অনেকাংশে অসামান্ত।

প্রথমেই চোথে পড়ে গ্রন্থকারের ভাষার দীপ্তি, লেখার প্রসাদগুণ, প্রকাশভিদির বলিষ্ঠতা। অনেকের মতে নীরদবাব্র ইংরাজি ঠিক আধুনিক ইংরাজ লেখকের পর্যায়ে পড়ে না, আমার মনে হয় এখানে সে-প্রশ্ন তোলাটাই অবান্তর। লেখক যদি তাঁর নিজস্ব ভঙ্গীতে তীক্ষ ও স্পষ্টভাবে তাঁর বক্তব্য পাঠকদের মনে পৌছে দিতে পারেন, তাহলেই তাঁর ফাইল সার্থক, প্রচলিত রীতি থেকে পৃথক হলেও সার্থক। নীরদবাব্র ফাইলের বৈশিষ্ট্য আছে, পাঠককে তিনি স্পর্শ এমনকি অভিভূত করতে পারেন।

মৌলিক স্বকীয় চিন্তার যে ছাপ আলোচ্য গ্রন্থে পরিস্ফুট হয়েছে তাকেও অসাধারণ বলা উচিত। নির্ভীকভাবে তিনি মতামত ব্যক্ত করেছেন, প্রচলিত সংস্কারকে তীব্র আঘাত হানতে কুন্তিত হননি, জাত্যভিমান ও আত্মতুষ্টির ভাবকে করেছেন অগ্রাহ্ম, সামাজিক জীবনে পুঞ্জীভূত অনেক গলাকে দিনের আলোতে টেনে আনতে চেয়েছেন। স্তোতবাক্যে আমর। অনেক সময় মন ভোলাই, বক্তৃতা ও কথার প্লাটিচুভের স্রোতে ভেসে চলি, নির্মম সমালোচনার কশাঘাতকে তাই প্রদ্ধা করাই সঙ্গত। কিন্তু শুধু বিশ্লেষণ নয়, বর্ণনাতেও নীরদবাবু সিদ্ধহস্ত। দৃষ্টাস্ত হিসাবে তিনটি অধ্যায়ের উল্লেখ করব—ভারতীয় রেনেসাঁসের জয়ধাত্রা, মহানগরীক লিকাতা ও জ্ঞানচ্চার উল্লেখন শীর্ষক রচনাগুলি নিঃসন্দেহেই পরম উপভোগ্য।

<sup>\*</sup> ১৩৫৯, জ্যৈষ্টের 'পরিচয়ে' প্রকাশিত শ্রীনীরদ চৌধুরীর "Autobiography of An Unknown Indian" শীর্ষ পুস্তকের সমালোচনা।

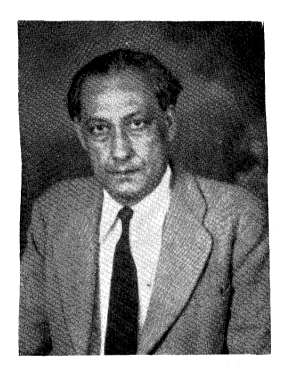
ভাষা ও ভাবের বিশেষত্ব ছাড়াও এক বিশেষ ব্যক্তিত্বের স্বপ্রকাশ পাঠককে আকর্ষণ করে। গ্রন্থকার পাশ্চাত্য জগতে অজ্ঞাত ভারতীয় হতে পারেন, শিক্ষিত বান্ধালী সমাজে তাঁর পাণ্ডিত্য, সঙ্গীতজ্ঞান, রসশাত্বে অভিজ্ঞতা একেবারে অবিদিত নয়। কিন্তু অন্তরঙ্গ বন্ধুমহলের বাইরে তাঁর নিজম্ব ব্যক্তিত্ব নিশ্চয় অপরিচিত পাঠক সহজে ভূলতে পারবেন না। বিশিষ্ট ব্যক্তিত্ব স্বান্ধাই কোতৃহল জাগায়, লোকচক্ষুর লক্ষ্যবস্ত হয়ে দাঁড়ায়। আত্মচরিতের উদ্দেশ্য যদি আত্মপ্রকাশ হয় তবে এথানে লক্ষ্যসিদ্ধি হয়েছে, এক শক্তিশালী ব্যক্তিত্বের পূর্ণ পরিচেয় ছাপার অক্ষরে প্রতিষ্ঠিত হয়েছে।

তুর্ভাগ্যবশতঃ নীরদবাব্র লক্ষ্য আরও স্থান্বপ্রসারী। মৃক্তকণ্ঠে তিনি ঘোষণা করেছেন যে তাঁর এই লেখা আত্মজীবনের ঘটনা-সমষ্টি নয়। ব্যক্তিগত নয়, জাতীয় ইতিহাসই তাঁর আলোচনার বস্তা। বহু পরিশ্রমে ও বহু আয়াসে তিনি আমাদের অজ্ঞানতার মোহ থেকে মৃক্তি দিতে চেয়েছেন। তাঁর দাবি এই যে তাঁর সিদ্ধান্তগুলি ল্রান্তিমেঘম্ক্ত স্থির সিদ্ধান্ত (গ্রন্থের ১২৯, ৪৬৫, ৪৬৬, ৫১০ পৃষ্ঠা)।

কিন্তু স্থলিখিত, মৌলিক ও ব্যক্তিত্বচিহ্নিত হলেই কি সিদ্ধান্ত ধ্বেসত্য হয়ে দাঁড়ায় ? সত্যের মাপকাঠি বস্তুনিষ্ঠা, অসাধারণত্ব নয়। মতভেদ অবশ্য স্বাভাবিক ও অনিবার্থ, কিন্তু গ্রন্থকার যথন স্বমত প্রমাণের চাইতে প্রচারের দিকে বেশি দৃষ্টি দিয়েছেন, তথন সমালোচককেও বাধ্য হয়ে বলতে হয় যে, নীরদবাব্র মতবাদ আংশিক, একদেশদর্শী ও অনেকটা কল্পনাবিলাসী। তাঁর আত্মজীবনীর সার্থকতা আত্মপ্রকাশে, সিদ্ধান্ত প্রতিষ্ঠায় নয়।

আলোচ্য গ্রন্থের আগাগোড়া একটা স্থ্য ধ্বনিত হয়েছে বাংলা তথা ভারতের সভ্যতা ও সংস্কৃতি, সমগ্র জাতীয় জীবন আজ অধঃপতনের পথে চলেছে, নতুন প্রাণের অভ্যুদয়ের চিহ্নমাত্র নেই। ইউরোপে স্পেংলার যে বিভীষিকা দেখেছিলেন তারই অহ্বর্তনে গ্রন্থকার তাঁর নিজের দেশে দেখছেন অবসান ও পতনের করাল ছায়া। মাথার উপরে ধ্বংস নেমে আদ্ছে, পায়ের তলায় মাটি সরে যাচ্ছে, যা কিছু ম্ল্যবান তা আজ নইপ্রায় (৪৮, ১২৯ পৃষ্ঠা)। প্রকৃত অবনতির মৃগে আমরা বাস করছি, পুরুষত্ব আজ নিম্প্রভ, সমালোচনার শক্তি পর্যন্ত লোপ পেয়েছে, চারিদিকে ক্ষয়ের চিহ্ন এগিয়ে আদ্ছে (৩৬৪, ৩৩৪, ৪৪৪, ৪৬৯ পৃষ্ঠা)। গ্রন্থকারের চোথে এই অধঃপতন কোনও সাবেকী স্বর্ণমৃনের থেকে আধুনিক জগতের বিচ্যুতি নয়। সমাজের স্থিতিশক্তির পতন স্পষ্ট হয়েছে ১৯১৯এর পর থেকে, ১৯৩০-এর পরে কলকাতা আর তাঁর মনকে তৃপ্তি দিতে পারিনি (৪০৩, ২৫৯ পৃষ্ঠা)। তাঁর যৌবনের যুগেই বাংলার জীবনে নেমেছে অভিশাপ, দে ছর্দশা সারা ভারতে সাম্প্রতিক বর্বরতার পুনরাবিভাবেরই প্রতিচ্ছায়া (১৮৬, ১৮৭ পৃষ্ঠা)। পূর্ববর্তী যে যুগের তুলনায় এই অধঃপতন সে যুগ হল উনিশ শতকের পুনর্জাগরণের যুগ, বাংলার রেনেসাঁসের আমল, য়ার প্রপ্রকাশ ঘটেছিল ১৮৬০ থেকে ১৯১০ এই অর্ধ শতানীতে (২২১ পৃষ্ঠা)।

উনিশ শতকের রেনেশাঁদের এই মূল্যনির্দেশ বস্তুনিষ্ঠার দিক থেকে অভিরঞ্জিত নয়



অধ্যাপক স্বশোভন সরকার

কি? সাম্প্রতিক বাংলা সাহিত্যের আলোচনায় ব্রিটিশ আমলে আমাদের মধ্যশ্রেণীর কীর্তির হ্র্বলতার দিকটা অনেকথানি পরিস্ফূর্ট হয়েছে। অর্ধকলোনির জীবনে সাম্রাজ্যবাদের আওতায় যে জাগরণ, চিরস্থায়ী বন্দোবস্ত ও সাম্রাজ্যতন্ত্রের পক্ষপুটে যে প্রাণম্পন্দন তাকে ইউরোপীয় রেনেসাঁসের সমান পর্যায়ে তোলা হুরাশা বৈকি। জনগণের সঙ্গে বিচ্ছেদ, হিন্দু ম্সলমানের পার্থক্য, জন্মগত স্থবিরোধিতা আমাদের রেনেসাঁসকে পদে পদে ব্যাহত করেছে। বঙ্কিমচন্দ্রের 'রজনী' থেকে সংস্কৃতিবান বাঙালী ভদ্রলোকের যে ছবি গ্রন্থকার উদ্ধৃত করেছেন তাতে শ্রুদার চেয়ে উপহাসের ভাবটাই মনে উদয় হয় না কি? তার মধ্যে কি আমরা ইউরোপের পনের-যোলো শতকের হুর্ধর্ষ মনের পরিচয় খুঁজে পাই? উনিশ শতকের সাংস্কৃতিক নেতাদের মতন সিপাহি বিদ্রোহকে তিনি পুরাতন প্রতিক্রিয়ার সঙ্গে অভিন্ন করে দেখেছেন। মার্ক্সের দৃষ্টিতে তার যে সবল দিকটা ধরা পড়েছিল, নীরদবাবুর চোখে তা অজ্ঞাতই থেকে গেছে।

এখানে অবশ্য বলা যায় যে ইউরোপীয় রেনেসাঁসের সমগোত্রীয় না হলেও আমাদের রেনেসাঁসই আমাদের জাতীয় জীবনের মূলাধার। কিন্তু সভ্যতা ও সংস্কৃতিকে তাহলে শিক্ষিত ভদ্রলোকের চিন্তাধারার সঙ্গে একাত্ম করে দেখতে হয়। শুধু তাই নয়, রামমোহন থেকে রবীন্দ্রনাথ পর্যন্ত আমাদের সংস্কৃতির ঐতিহ্নকে মেনে নিলেও তার ক্ষীণ প্রাণভাব, স্ববিরোধিতা, স্বল্পপ্রসার ও আংশিক উৎকর্ষের বিচার না করলেও চলে না। উনিশ শতকের অবদানের ত্র্বলতা উপলব্ধি না করলে আমাদের কেবল কয়েকটা বাঁধাব্লির আশ্রয় নিতে হবে।

বাংলার রেনেসাঁসকে অতিরঞ্জিত করে গ্রন্থকার সাম্প্রতিক অধংপতনের যে চিত্র এঁকেছেন তাকেও একদেশদর্শী অতিকথন বলা চলে। গত তিরিশ-চল্লিশ বংসরে ভারতে নতুন কিছুই মাথা তোলেনি এ হল গায়ের জোরে প্রচার। গান্ধীজির আমলে জনজাগরণ, তুঃসাহসিক ও স্বার্থত্যাগী বিপ্লবী অভিযান, পরবর্তী যুগে শ্রমিক বা ক্বয়াণ আন্দোলন, সাম্রাজ্যবিরোধী গণসংগ্রাম কোন কিছু নীরদবাবুর সভ্যতা ও প্রগতির সংজ্ঞার মধ্যে পড়ে না, তাঁর মতে এ সমস্তই জাতীয় পতনের নির্দেশক। উনিশ শতকের শিক্ষিত ভদ্রলোকের চরিত্র-শক্তি গ্রন্থকারকে শ্রন্ধায় অবনমিত করেছে দেখতে পাই। কিন্তু কোন যুক্তিতে আমরা এ যুগের অনেক মাহুষের উত্তম প্রচেষ্টাকে অগ্রাহ্য করব ? আদর্শের ডাকে ক্ষুদ্র স্বার্থ বিসর্জন, অসীম সাহসে তুঃথকষ্ট বরণ, সহযোগিতা, অধ্যবসায়, সংগঠনের শক্তি—এমন সাধনার অভিজ্ঞতা কি আমাদের চোথে পড়ে না, আজ কি তার এমনই অভাব স্বস্পাই হয়ে উঠেছে ? নীরদবাবুর অভিজ্ঞতায় এমন দৃষ্টান্তের পরিচয় না থাকলে সেটা তাঁরই ছুর্ভাগ্য, জাতির নয়। আর সংস্কৃতিকে যদি দেয়ালঘেরা সাহিত্য ও চিস্তার রাজ্যেই আবন্ধ রাথতে হয়, তাহলে কি বাংল। সাহিত্য ও ভারতীয় চিন্তা গত পঁচিশ বছরে অনেকটা পুষ্টিলাভ করেনি? কেবল কয়েকজন মহারথীর আবির্ভাবেই জাতীয় সংস্কৃতির পরিচয় পাওয়া যায় না—সাহিত্য-শিল্প-বিজ্ঞান-ইতিহাস আলোচনা, নতুন ভাবধারা ইত্যাদির বিস্তারও সংস্কৃতির একটা দিক।

ভূমিকাতে গ্রন্থকার অবশ্য বলেছেন যে, তাঁর লক্ষ্য সাধারণ স্থারের সন্ধান, ব্যতিক্রমের নয়। কিন্তু সমাজের একটা বড় অংশ যার প্রভাবে আসে তা কি ব্যতিক্রম না সাধারণ নিয়ম? গত তুই-তিন শতকের অনেক কিছু আলোড়নকে অযথা স্ফীত করে না দেখলেও দেশে প্রাণশক্তির স্পাননকে অগ্রাহ্য করা অসঙ্গত।

নৈতিক, মানসিক ও ব্যবহারিক পতনের যে দৃশ্য গ্রন্থকারকে ব্যথিত করেছে, তার মধ্যে অনেকটা সত্য নিশ্চয়ই আছে,—কিন্ত সে সত্য গোষ্ঠা বা শ্রেণীবিশেষের অধাগমন, সমস্ত জাতির নয়। উপরতলার একটা স্তরের মধ্যে নীরদবাবু তাঁর দৃষ্টি আবদ্ধ রেখেছেন, প্রকৃত হিউম্যানিস্টের মতন দৃষ্টি প্রসারিত করলে তিনি দেখতে পাবেন যে, একটা গোষ্ঠার অধোগতি সারা জাতির পতনের সমার্থক নয়। অবশ্য এখানেই আসে দৃষ্টিভঙ্গীর কথা, ইতিহাসকে দেখবার রকম্ফের।

জনতা সম্বন্ধে নীরদবাবুর অবজ্ঞা ও বিতৃষ্ণা লক্ষ্যণীয়। লোকের ভিড়কে তিনি শুধু অপছন্দ করেন তাই নয় (২৬০ পৃষ্ঠা)। প্রথম যৌবনে তিনি বিপ্লবের স্বপ্ন দেখেছিলেন গণ-অভ্যাখানে নয়, সামরিক স্থাসন্ধ বিজাহে (২৪৯ পৃষ্ঠা)। গান্ধিযুগের জনবিক্ষোভ তাঁর মনে এনেছিল ক্রোধ (৪০৭ পৃষ্ঠা)। ছাত্রাবস্থায় ফরাসী বিপ্লবের ইতিবৃত্ত তিনি আয়ত্ত করে ফেললেও মনে হয় যে, সাবেকী কোন ঐতিহাসিকের মতন জনতা তাঁর কাছে canaille মাত্র। শুধু ব্যক্তিগত পছন্দের কথা নয়, ইতিহাস আলোচনাতেও তিনি এই দৃষ্টি নিয়ে এসেছেন।

ইতিহাসে দৃষ্টিভঙ্গীর আলোচনায় গ্রন্থকার বাস্তবনিষ্ঠ পন্থার আদর্শ ঘোষণা করেছেন। কিন্তু বস্তুনিষ্ঠাও যে অচল অন্ত পদার্থ নয়, আদর্শ যে শুধু কথায় কার্টে না সে সম্বন্ধে তিনি যথেষ্ট সন্ধাগ নন। তিনি এমন ইঙ্গিত দিয়েছেন যেন গ্রীক ঐতিহাসিক মিউকিডিভিস জাতি বা দলমত প্রভাবের উর্ধ্বে (৩৪৫ পৃষ্ঠা) কিংবা যেন বিশপ ন্টাব্দকে দলীয় মনোভাব স্পর্শ করতে পারেনি (৩৫১ পূর্চা)। বলা বাহুল্য, আজকের দিনে কোনও ঐতিহাসিক একথা জোর দিয়ে বলতে পারেন না। যে ফরাসী ঐতিহাসিকের বাণী তিনি একাধিকবার উদ্ধৃত করেছেন, যিনি বলেছিলেন যে তাঁর মুখ দিয়ে স্বয়ং ইতিহাস কথা বল্ছে, তাঁর সেই দ্ভ আজ আর কেউ শিরোধার্য করে না। দেশ-কাল-শ্রেণী-নির্বিচারে ইতিহাসের এই অমোঘ বিচারের দাবি নীরদবাবু মেনে নিয়েছেন, কিন্তু এটা উনিশ শতকের একটা বিশেষ অবস্থার প্রতিচ্ছায়া মাত্র, যে-মতে মনে হত যে রাষ্ট্র একটা গোষ্ঠী বা শ্রেণীনিরপেক্ষ শক্তি অথবা বৃদ্ধিবাদ বৃঝি সামাজিক পরিবেশের উপ্রস্থিত সনাতনী এক প্রক্রিয়া। বস্তুনিষ্ঠ বৈজ্ঞানিক প্রণালীকে অগ্রাহ্ম করবার কথা উঠ্ছে না, কিন্তু ঐতিহাসিক ফতোয়া মাত্রকেই বিচারের বাইরে রাখা চলে না। স্থতরাং নীরদবাবুর ঐতিহাসিক সিদ্ধাস্তকেও বস্তনিষ্ঠার কষ্টিপাথরে যাচাই করা প্রয়োজন। ইউরোপের যে জয়য়াত্রা স্কুক হল, তার পিছনে ইস্লাম বিরোধী ধর্মযুদ্ধের প্রভাব গ্রন্থকার বিশেষভাবে লক্ষ্য করেছেন ( ৫০৬ পৃষ্ঠা ), অথচ তার চেয়ে অনেক বেশী প্রবল আর্থিক প্রেরণা যে ইউরোপীয়দের মুসলিম-বর্জিত আমেরিকায় টেনে নিয়ে গেল তার উপরে তিনি

জোর দিলেন না। স্পেংলারের প্রতিধ্বনি করে তিনি গোটা ইউরোপীয় সভ্যতা ধ্বংসপ্রায় বলে মাঝে মাঝে ভয় পেয়েছেন (৩৪১ পৃষ্ঠা), কিন্তু ইউরোপের অনেকাংশে প্রাণশক্তির জোয়ার তাঁর নজরে পড়েনি কেন না ইউরেশিয়ার অনেকটাই নাকি আজ সত্যভ্রষ্ট—বস্তুনিষ্ঠ ঐতিহাসিক সিদ্ধান্তের এই নম্না। প্রথম মহাযুদ্ধের পর চার্চিলের মতন 'জিনিয়াস' নাকি ভারতের জাতীয় আন্দোলনকে চিরদিনের জন্ম চূর্ণ করে দিতে পারতেন (৩২০ পৃষ্ঠা)। আর আমাদের ভবিশ্বতে বেঁচে থাকার একমাত্র উপায় হল স্ফ্রেরপ আমেরিকার চারিদিকে গ্রহের মতন প্রদক্ষিণ (৫১০ পৃষ্ঠা)। ব্যক্তি বা গোষ্ঠাগত আশা-ভরসার কথা বোঝা সহজ, কিন্তু বস্তুনিষ্ঠ ইতিহাস আলোচনার পাদটীকা হিসাবে এমন ভবিশ্বদাণীর অবতারণা নিশ্চয়ই অযৌক্তিক।

দেশের ইতিহাস আলোচনাতেও তেমনি বিভ্রান্তিকর মন্তব্যের অভাব দেখি না। গ্রন্থকার ধরে নিয়েছেন যে গোষ্ঠাগত হিন্দু আত্মপ্রত্যের জাতীয়তাবোধের নামান্তর (৪০৯ পৃষ্ঠা); সেই যুক্তিতে তাহলে মধ্যযুগের ইউরোপে ক্রিন্ডান সন্তাকেও জাতীয় মনোভাব আখ্যা দিতে হয়। হিন্দু সাধারণের চোথে নাকি দেবদেবীরা মান্তবের উৎকোচের নাগালের বাইরে নয় (৪৫০ পৃষ্ঠা), অথচ সকল ধর্মের ব্যবহারিক প্রয়োগের বিরুদ্ধেই এ অভিষোগ আনা সন্তব। হিন্দু-মুসলিম বিরোধ লেখকের কাছে স্বাভাবিক সত্যা, এদেশে ছই জাতির তত্ত্ব তিনি ঐতিহাসিক 'ফ্যান্ট' বলে গণ্য করেছেন—(২০১ পৃষ্ঠা), আবার বাংলাদেশের সাম্প্রতিক দ্বিশণ্ডন তাঁর কাছে মনে হয়েছে অন্তায় ও অস্বাভাবিক। এ য়য়ের মধ্যে সামঞ্জন্ত কোথায় ? নবজাগরণের যুগে জাতীয়তাবোধ তাঁর কাছে যুক্তিসঙ্গত ও উদার মনে হয়েছে, গান্ধিবাদকে তিনি দেখেছেন প্রাচীন প্রতিক্রিয়া ও অন্ধ-সংস্কারের স্কুপ হিসাবে, দ্বিতীয়ের প্রভাবে তাঁর মতে প্রথমটির স্কুকুমার উদার্য ধ্বংসপ্রাপ্ত হয়েছে (৪০৫, ৪৪১ পৃষ্ঠা)। কিন্তু জাতীয় মধ্যশ্রেণীর বিবর্তনের ছই পর্যায়ের প্রতীক—এই ছই য়ুগের মধ্যে যে স্কুম্পাই যোগস্ত্র রয়েছে তার দিকে তাঁর দৃষ্টি পড়েনি। ব্যাপক বস্তনিষ্ঠার নামে এই ভাবে পদে পদে চোথে পড়ে ভাববাদী বিশ্বাস ও ব্যক্তিগত কল্পনার আপ্রয় গ্রহণ।

নীরদবাবুর ইতিহাসে আমাদের নবজাগরণ হয়েছে অতিরঞ্জিত, সামাজিক স্তরবিশেষের সাম্প্রতিক অধােগতি সমগ্র জাতির পতনে রূপাস্তরিত হয়েছে, আধুনিক ইউরােপীয় সভ্যতায় সমাজবাদী চিস্তা ও কর্ম হয়েছে সম্পূর্ণভাবে উপেক্ষিত, স্বদেশের সমাজবিবর্তন বিচিত্ররূপ ধারণ করেছে। গ্রন্থের শেষ অধ্যায়ে তিনি আবার ভারতের ইতিহাসের ধারার এক স্বকীয় ব্যাখ্যা উপস্থাপিত করেছেন, এখানে তাঁর গুরু টয়েন্বি।

ইতিহাসে বিভিন্ন সমাজের পার্থক্য খুঁজতে গিয়ে টয়েন্বি মূলত ধর্মগত সংস্কৃতির প্রভেদের আশ্রম নিয়েছেন। তাঁর মতে তাই ইউরোপে মধ্যমৃগ ও আধুনিক কাল একই পশ্চিম-ইওরোপীয় সমাজের রূপ গ্রহণ করেছে। এইরূপে নির্দিষ্ট সমাজগুলির উত্থান-পতনের বিশ্লেষণে সাধারণ স্কু নির্ণয় তাঁর লক্ষ্য। নীরদবাবৃও ভারতের ইতিহাসে তিন্টি সংশ্লিষ্ট

অথচ তাঁর মতে স্বতন্ত্রসভ্যতার সন্ধান পেয়েছেন—হিন্দু, ইসলামি ও ইউরোপীয়। প্রত্যেক সভ্যতার লীলাস্থল ভারতের মাটি হলেও স্বষ্টিকর্তা হল বহির্জগতের একটা প্রবল আলোড়ন— অর্থাৎ আর্যজাতির দিখিজয়, ইস্লাম ধর্মের প্রসার ও ইউরোপের সাম্রাজ্য বিস্তার। স্নতরাং ভারতে পর পর তিনটি সভ্যতার চালক ও শাসকশক্তি হল বৃহত্তর বিদেশী সংস্কৃতি। সংস্কৃত, ফারসি, ইংরেজী পর পর তিন পর্যায়ের তিন সংস্কৃতির বাহন। খাস সংস্কৃতির দিক দিয়ে ভারতের তিন সভাতাকে ক্রমশ নিমগামী বলা চলে, রাষ্ট্র সংগঠনের দিক দিয়ে তারা আবার ধাপে ধাপে উচ্চতর হয়েছে—কিন্তু আসল সতা ও স্বভাবের বিচারে প্রত্যেকেই বিদেশী, শুধু বহিরাগত নয়। প্রতি পর্যায়ে সভ্যতার বাহন হল বিদেশী শাসক ও সংশ্লিষ্ট পার্যচর ও অক্লচরেরা। দেশের অধিকাংশ লোক মনে প্রাণে তথনকার সভ্যতাকে গ্রহণ করতে পারেনি, তাই সর্বদাই সভ্যতার সঙ্গে 'অসভ্যতা'র একটা লড়াই চলেছে। এথানে অমার্জিত 'অস্ভ্য' লোকের। অবশ্য হল জনসাধারণ, টয়েনবির ভাষায় আভ্যস্তরীণ প্রলেটেরিয়াট। কালক্রমে এক একটি সভ্যতা ধ্বংস হয়েছে—প্রধানত দেশের নির্মম জলবায় আবহাওয়ার চাপে, খানিকটা বিদেশী স্মষ্টিকর্তার অবসাদ ও শক্তিক্ষয়ে। চালক ও শাসক শক্তির পতন এসেছে 'অসভা' জনসাধারণের চাপে নয়, কারণ এই সাধারণ লোক সর্বদাই সভ্যতার বাহনদের তুলনায় নিক্ষত্তর, দেশের গুণে তারা আরও বেশি নিজীব। তবে একটা সভ্যতার যথনই সংকট এনেছে তথনই এই সাধারণ লোকে হটুগোলের স্বৃষ্টি করে, সে বিশৃষ্খলা যেন সিংহ-চর্মাবৃত গর্দভের আফালন। সভ্যতার পুনর্জন্ম আসতে পারে আবার কোনও বিদেশী সংস্কৃতির হস্তপ্রসারে। গ্রন্থকার-নির্দিষ্ট ভারতীয় ইতিহাসের ছক বা প্যাটার্ণ হল এই।

প্যাটার্ণের মাহাত্মাই এই যে তাতে একটা মনের মতো ছবি আঁকা চলে, যে তথ্য ছকে পড়েনা তাকে অগ্রাহ্থ করাই যথেষ্ট। বিপরীতমুখী তথ্যের আপেক্ষিক বিচারের প্রয়োজন থাকে না। তাই বিদেশী প্রভাব ও দেশীয় অবস্থার মিশ্রণে ভারতীয় সভ্যতার উৎপত্তির সন্তাবনা গ্রন্থকার এক কথায় উড়িয়ে দিয়েছেন। আর্য জাতির আগমন পৃথিবীর বহু অঞ্চলেই লক্ষণীয়, তবু হিন্দুসভ্যতা হল বিদেশী আর্য মার্কা অথচ অন্তান্ত অন্থরূপ অঞ্চলে টয়েন্বি নির্দিষ্ট হেলেনিক, পশ্চিম-ইউরোপীয়, পূর্ব-ইউরোপীয়, ইরাণী ইত্যাদি সমাজে আর্যপ্রভাব আর বিদেশী রইল না—এও কম বিচিত্র নয়। বৈদিক ও পরবর্তী হিন্দু সংস্কৃতি, সাহিত্য, ধর্ম, দর্শন, সংস্কৃত ভাষা সবই বহিরাগত এক ধাক্ষার ফল—দেশের মাটি ও সাধারণ লোকের সঙ্গে তাদের সম্বন্ধটা বিরোধের—এ তত্তও চমকপ্রদ। গোটা বৌদ্ধ সংস্কৃতির উৎপত্তিটা কোন্ বিদেশী অন্থপ্রেরণায় তা-ও রয়ে গেল অব্যক্ত। নীরদবাবুর ব্যাখ্যায় ভারতে বহিরাগত ধাকাগুলি বিশ্ব-প্রকৃতির ব্যাখ্যায় First Cause-কে মনে আনে। ভারতীয় আর্যসমাজে বহির্বিশ্বের উপর নির্ভর নগণ্য, ইস্লামিক ভারতে অবশ্য বাইরের সঙ্গে ধর্ম ও আইনগত যোগটা প্রত্যক্ষ কিন্তু সেইজন্য টয়েনবি পর্যন্ত সমস্ত মৃসলমান সমষ্টিকে এক সমাজের অন্তর্গত করতে ভরসা পান নি। খাটি মৃসলমান ধর্ম, ভাষা, রীতি-নীতি যদি মধ্যযুগীয় ভারত-

সভ্যতার প্রধান নির্দেশক হয়, তবে সে যুগের মধ্যপ্রাচ্য, উত্তর আফ্রিকা, দক্ষিণ-পূর্ব ইউরোপ থেকে ভারতকে স্বতন্ত্র করে দেখবার প্রয়োজন কোথায় ? মধ্যযুগের ভারতে হিন্দু ও মুসলমান ধর্মের পাশাপাশি অবস্থান ও পারস্পরিক প্রভাবকেও এভাবে তুচ্ছ করে দেখবার অর্থ কি ?

হিন্দু ও মুসলমান আমলকে ব্যাপ্ত করে এক ভারতীয় সভ্যতার অন্তিত্ব ও স্বাভাবিক ক্রমবিকাশ গ্রন্থকার কল্পিত তুই পৃথক সমাজের থিওরির চাইতে কম শক্তিশালী নয় কারণ ভারতীয় জনগণের জীবনযাত্রার ধরণ, গ্রাম-সংগঠন, সমাজ-সংস্থান মোটামুটি একই ধরণের থেকে যায় বহুদিন ধরে। প্রচলিত মতে সে সভ্যতা বিবর্তিত হয়ে আজও বিজ্ঞমান। আর যদি বিরাট আর্থিক পরিবর্তনে সমাজের আকৃতি ও প্রকৃতি বদলে যায় বলে স্বীকার করি তবে বিটিশ শাসনের প্রকোপে পুরাতন কাঠামো ভেঙ্গে পড়ায় নৃতন ভারতীয় সমাজ ও সভ্যতার স্ক্রপাত হয়েছে এ কথাও বলা চলে। গ্রন্থকারের নির্দিষ্ট তিনটি পৃথক সভ্যতার অন্তিত্ব তাই এক চমকপ্রদ মত ছিসাবেই চিহ্নিত হবার সম্ভাবনা।

আসলে মনে হয় ভারত-ইতিহাসের ব্যাখ্যা এ-গ্রন্থে গৌণ। গ্রন্থকারের মনের নিবিড অহুভৃতিকে একটা বৈজ্ঞানিক রূপ দেবার ইচ্ছা থেকে তার উৎপত্তি। কাম্য আদর্শের সন্ধানে প্রথম যৌবনে তিনি নিজেকে একটা চিন্তাজগতের সঙ্গে যুক্ত করেছিলেন, তার দেশীয় উপাদান ছিল বাংলার নবজাগরণের রঙীন ছবি আর বিদেশী আশ্রয় ও প্রটভূমিকা হল ইউরোপীয় ধ্যানধারণার পুরাতন আংশিক একটা দিক। বাস্তবের রুঢ় আঘাতে সে জ্ব্যুৎ ভন্নপ্রায়, নবজাগ্রণের বাহকশ্রেণী অবনত ও অবসন্ন, নৃতনের পদক্ষেপে ইউরোপও আজ আবর্তের মধ্যে এবং গ্রন্থকারের চোথে পথভ্রষ্টপ্রায়। এ-অবস্থায় ভারতের ক্ষেত্রে তাঁর মনে বাজছে যুগাব্দানের স্থ্র। যেহেতু সাধারণ লোক নীরদবাবুর কাছে মূর্থ বর্বর জনতা মাত্র, সেইজন্ম ভারত কিংবা ইউরোপে আশার রেখা তাঁর কাছে অজ্ঞাত। নিজম্ব প্রাথমিক স্থির বিশ্বাসের সঙ্গে খাপ খায় এমন প্রাণশক্তির সন্ধান তিনি তাই অনিবার্গভাবে দেখতে পান একমাত্র ধনিকতন্ত্রী আমেরিকায়। নীরদবাবু তাই পথ চেয়ে আছেন আমেরিকান সামাজ্যবাদের প্রতীক্ষায়-এই বিদেশী শক্তিই নাকি ভারত-উদ্ধারের একমাত্র উপায়। এরই পরিপ্রেক্ষিতে তাঁর ইতিহাস-দর্শন রচিত। ভারতীয় সভ্যতার অহপ্রেরণা যদি বিদেশী সংস্কৃতিতে আরোপ করা যায় তাহলে ত্রাণকর্তা আমেরিকার আগমন একটা স্বাভাবিক ঘটনা বলে গ্রহণ করা সম্ভব ছয়। কিন্তু আমেরিকা ত' ইউরোপীয় সভ্যতারই সন্তান। স্থতরাং গ্রন্থকারকে বলতে হয়েছে যে প্রকৃতপক্ষে ভারতের হৃতীয় অর্থাৎ ইণ্ডো-ইউরোপীয় সভ্যতার এথনও সমাপ্তি ঘটে নি, তারই মধ্যে আমরা জোয়ার-ভাঁটার থেলা দেথছি মাত্র। আমেরিকার ইনজেকশনে আমাদের নষ্টস্বাস্থ্যের পুনরুদ্ধার হবে। অতএব মা ভৈ:। নীরদবাবু সান্ত্নালাভ করুন, ক্ষতি নেই। কিন্তু ইতিহাসের গতি বিচিত্র। এবং বস্তুনিষ্ঠ আলোচনায় তাঁর স্থিরসিদ্ধান্ত ভেঙে পড়ার সম্ভাবনাই বেশি।

#### সেকালের প্রেসিডেন্সি কলেজ

#### হরিশ্চন্দ্র কবিরত্ন

[ হরিশ্চন্দ্র কবিরত্ন ঈশ্বরচন্দ্র বিভাসাগরের সতীর্থ ও ঘনিষ্ঠ সহযোগী গিরিশচন্দ্র বিভারত্বের জ্যেষ্ঠ পুত্র। তিনি তাঁর পিতার লিখিত অসমাপ্ত আত্মচরিত সমাপ্ত করেন।]

#### (3)

এক্ষণে প্রেসিডেন্সী কলেজের তাৎকালিক অবস্থা যথাজ্ঞান কিঞ্চিৎ বর্ণনা করিতেছি। ১৮৬২ সালে সংস্কৃত কলেজ হইতে এণ্ট্রেন্স্ পরীক্ষায় উত্তীর্গ হইয়া তথায় ফার্সট্ আর্টস পড়িতে লাগিলাম। ১৮৬৪ সালে উক্ত পরীক্ষায় উত্তীর্গ হইয়া বি-এ পড়িবার জন্ম আলবার্ট হলের দোতালায়ন্থিত প্রেসিডেন্সী কলেজের থার্ড্ ইয়ারে পড়িতে গেলাম। আমরা যন্তপি প্রেসিডেন্সী কলেজে পড়িতাম তথাপি সংস্কৃত কলেজের ছাত্ররূপেই পরিগণিত হইতাম। ৺আনন্দমোহন বস্থ আমাদের সতীর্থ, ইহা মনে করিয়া আমরা আপনাদিগকে ধন্ম মনে করি। আমাদের আর ত্রহজন বিখ্যাত সতীর্থ, অত্যাপি জীবিত আছেন। ১ম—প্রমদাচরণ বন্দ্যোপাধ্যায়, বহুদিন ধরিয়া এলাহাবাদ হাইকোর্টে জন্তীয়তি করিয়া এক্ষণে পেন্শান্ লইয়াছেন। ২য়—রামচরণ মিত্র, কলিকাতা হাইকোর্টের গ্রেণ্মেন্ট উকীল ছিলেন। নিমাই বস্থ নামক বিখ্যাত হাইকোর্টের এট্রনী আর-একজন সতীর্থ।

আমরা যথন থার্ড্ ইয়ারে গিয়া ভর্তি হইলাম, তথন স্থাপ্তার্গ নামক একজন বর্ষীয়ান্
সাহেঁব আমাদিগকে ইংরেজি-সাহিত্য পড়াইতেন। সাট্রিপ অন্ধ ক্ষাইতেন। বীবী নামক
একজন সাহেব ইতিহাস পড়াইতেন। বোধ হয় তথন কাউয়েল সাহেব ছুটিতে বিলাত চলিয়া
গিয়াছিলেন। নীচের তালায় একজন সাহেব কেমিস্ট্রী পড়াইতেন। তংকালে ফিজিল্ল
স্বতন্ত্র ছিল না; ফিজিল্ল ও কেমিস্ট্রী একই ছিল। কৃষ্ণকমল ভট্টাচার্য বাঙ্গালা পড়াইতেন।
ইতিপূর্বে রামচন্দ্র মিত্র নামক একটি বাবু বাঙ্গালা পড়াইতেন। আমরা সংস্কৃত কলেজের
ছাত্র স্বতরাং আমরা বাঙ্গালা পড়িতাম না। কে এম ব্যানার্জি কৃত যড়দর্শন-সংবাদ এবং
মাইকেল মধুস্থান কৃত মেঘনাদবধ কাব্য কোর্স্ ছিল। ফোর্থ্ ইয়ারে উঠিয়া অনেক নৃতন
সাহেব দেখিলাম। সী এইচ্ টনী নামক একজন লাটিন ও গ্রীক্ ভাষায় বিশেষ ব্যুৎপদ্দ
সাহেব আমাদিগকে ইংরেজি সাহিত্য পড়াইতে লাগিলেন। ক্রফ্ট নামে একজন সাহেব
ফিলসফি পড়াইতেন। সী বী ক্লার্ক নামে একজন তৃতীয় র্যাংলার সাহেব অন্ধ ক্ষাইতে
লাগিলেন। এই ক্লার্ক্ সাহেব চারিটার পর হইতে সন্ধ্যা পর্যন্ত পরিশ্রম করিয়া আনন্দমোহন
বন্ধকে একবারেই বি-এ ও এম-এ পরীক্ষা দেওয়াইয়াছিলেন। তৎকালে বি-এ পরীক্ষার
একমাস পরে এম-এ পরীক্ষা হইত। স্বতরাং আনন্দমোহন আমাদের সঙ্গে বি-এ দিলেন,

এবং একমাস পরেই এম-এ দিলেন। ছুইটি পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হইলেন। এ ক্লার্ক সাহেব আনন্দ-মোহন বস্থকে বিলাত পাঠাইবার প্রধান উদ্যোগী হইয়াছিলেন। আনন্দমোহনের অর্থাভাব হেতু সাট্রিক্স্ সাহেব তাঁহাকে একবৎসরের জন্ম এঞ্জিনীয়ারিং প্রোফেসর করিয়া দিলেন। তাহাতে যে টাকা উপার্জিত হইল, তাহা লইয়া আনন্দমোহন বিলাত গেলেন। তৎকালে এঞ্জিনীয়ারিং কলেজ প্রেসিডেন্সী কলেজের সঙ্গেই ছিল। আনন্দমোহন যথন বিলাত হইতে ফিরিয়া আসেন তখন ক্রীক্ রোতে একটি বাড়ী ভাড়া করিয়াছিলেন। একদিন আমি তাঁহার সহিত দেখা করিতে গিয়াছিলাম। তিনি উপর তালায় ছিলেন। আমি নাম পাঠাইয়া দিবামাত্র তিনি চটিজুতা পায় নীচে নামিয়া আসিয়া একেবারে আমার গলা জড়াইয়া ধরিলেন, এবং প্রীতিপূর্ণবচনে আমাকে আপ্যায়িত করিলেন। আমি বলিলাম—"আনন্দমোহন! আমি মনে করিয়াছিলাম তুমি আমাকে চিনিতে পারিবে না! কিন্তু তাহা নহে। তুমি ঠিক সেই আনন্দমোহনই আছ।" তাহাতে আনন্দমোহন বলিলেন—"এ জীবনে আপনাদিগকে কখনো ভূলিতে পারিব না।"

আমাদের সময় ৬টি বিষয়ই কম্পালদারি ছিল। ১ম ইংরেজি, ২য় অঙ্ক, ৩য় সংস্কৃত বা বাদ্দালা, ৪র্থ ফিলসফি, ( mental ও moral ) ৫ম ইতিহাস এবং ৬ষ্ঠ কেমিট্রি ব। কনিকস। আমি তুর্ভাগ্যক্রমে ইতিহাসে ৩ নম্বরের জন্ম ফেল হইয়াছিলাম। ক্যাপ্টেন আইভদ ইতিহাসের পরীক্ষক ছিলেন। তিনি আনন্দমোহন প্রভৃতি ভাল ভাল ছাত্রকে এত কম নম্বর দিয়াছিলেন. যে, সাট্রিফ সাহেব গ্রেস দিয়া অনেককে পাসু করিয়া দিলেন। ইতিহাসে ১০০ নম্বরের মধ্যে ২৫ হইলেই পাস হওয়া যাইত। কিন্তু তুর্ভাগ্যক্রমে সে বংসর ১২০ জন বি-এ ছাত্রের মধ্যে ৮০ জন ইতিহাসে ফেল হইয়াছিল। আমরা শুনিয়াছিলাম আইভ্ৰু সাহেব নিজে বি-এ বলিয়া তাঁহাকে এম-এর পরীক্ষক করা হয় নাই। এইজন্ম তিনি রাগ করিয়া ঐরপ ফেল করাইয়া-াছিলেন। সত্য মিথ্যা ভগবানই জানেন। "রাজায় রাজায় যুদ্ধ হয়, থড়ি থাগড়ার প্রাণ যায়।" প্রথমত ঐবার ফেল হওয়াতে আমার মনে বড় ব্যথা লাগিয়াছিল। কারণ ইতিপূর্বে আমি কখনো কোনো পরীক্ষায় ফেল হই নাই। স্কুতরাং ফেল হওয়াতে আমার শরীর এরপ ভগ্ন হইয়া পড়িল যে, আমি পর বংসরে আর বি-এ পরীক্ষা দিতে পারিলাম না। এন্থলে আমি পাঠক ছাত্রদিগকে একটি বিষয় বলিব। লোকপ্রবাদ আছে "দেখে শিখে ও ঠেকে শিখে।" আমার অদষ্টে "ঠেকে শিথে" ঘটিয়াছে। আমি পঠদশায় নিজ স্বাস্থ্যের প্রতি বড় মনোযোগ দিই নাই। অসময়ে আহার ও অধিক রাত্রি জাগরণ করিয়া পড়াতে আমার সাংঘাতিক পিতন্তুল রোগ উপস্থিত হইল। অত্যাপি ঐ রোগে ভূগিতেছি, এবং যতদিন বাঁচিব ততদিন ঐ রোগে ভূগিতে হইবে। আমি যথন চাক্রি ক্রিতাম তখন পকেটে থানিক্টা সোডা লইয়া যাইতাম। পড়াইতে পড়াইতে শূল-বেদনা উপস্থিত হইলে মালী দ্বারা জল আনাইয়া ঐ সোডা থাইয়া কিঞ্চিং স্কুস্থ হইলে তবে আবার পড়াইতাম। আমার তায় আর যেন কেহ এরপ পিত্রশূল রোগে আক্রান্ত না হন—ইহা আমি ভগবানের নিকট প্রার্থনা করিতেছি। পাঠক বোধ হয়

শুনিয়া থাকিবেন মহারাজ যতীন্দ্রমোহন ঠাকুর এই রোগে আক্রান্ত হওয়াতে একটি আমও খাইতে পারিতেন না। আমারও দশা তাহাই। অতএব হে ছাত্রগণ! তোমরা সাবধান হও; কালিদাস লিখিয়া গিয়াছেন—"শরীরামতাং খলু ধর্ম সাধনম্"। শরীর রক্ষা কর, নতুবা ধর্মের সাধন হইবে না।

১৮৬৯ সালের প্রথমেই আমার প্রেসিডেন্সী কলেজে চাকরি হইল। শ্রীযুক্ত কৃষ্ণকমল ভট্টাচার্য মহাশয় তৎকালে প্রেসিডেন্সী কলেজের সীনিয়ার সংস্কৃত অধ্যাপক ছিলেন। এবং স্বর্গীয় রাজকৃষ্ণ বন্দ্যোপাধ্যায় মহাশয় জুনিয়ার সংস্কৃত অধ্যাপক ছিলেন। একদিন হঠাই কৃষ্ণকমলবাব্ আমাকে বলিলেন, "হরিশ! তুমি আমাদের কলেজে এডিশনাল পণ্ডিত নিষ্কৃ হইয়াছ; অতএব আগামী কল্য হইতে চাকরিতে যাইও; তুমি অত্যে সাটক্লিফ্ সাহেবের সঙ্গে দেখা করিও।" আমি তাঁহার আদেশান্ত্রসারে পরদিন সাটক্লিফ্ সাহেবের সঙ্গে দেখা করিলাম। তিনি আমাকে দেখিয়া বলিলেন,—"কৃষ্ণকমল তোমাকে পাঠাইয়াছেন।" আমি কহিলাম,—"আজে।" তিনি কহিলেন,—"য়াও চাক্রি করগে।" এইয়পে বিনা দরধান্তে আমার চাকরি হইল।

আমার চাকরির কারণ আমি কৃষ্ণকমল ভট্টাচার্য মহাশরের মূথে শুনিয়াছিলাম। ডাঃ কে এম ব্যানার্জি তৎকালে বিশ্ববিভালয়ের সংস্কৃত সাহিত্যের পরীক্ষক হইতেন। তিনি নাকি সাট্ক্লিফ সাহেবকে একথানি পত্র লিখিয়াছিলেন য়ে, "তোমার কলেজে সংস্কৃত সাহিত্য পড়ান হয় ভাল; কিন্তু ব্যাকরণ পড়ান বা অত্যাদ করান ভাল হয় না।" সাটক্লিফ্ সাহেব কৃষ্ণকমল ভট্টাচার্বের সহিত পরামর্শ করিয়া ঐ তুই কার্যের জন্ম আমাকে নিযুক্ত করেন।

আমি যখন প্রথম চাকরি করিতে আরম্ভ করিলাম, তখন দেখিলাম প্যারিচরণ সরকার মহাশয় এবং মহেশচন্দ্র বন্দ্যোপাধ্যায় মহাশয় ফার্সট্ ইয়ার ও সেকেণ্ড ইয়ারে পড়ান। প্যারিবার্ ইংরেজি কবিতা ও মহেশবার্ ইংরেজি গছ পড়াইতেন। রীস নামে এক ফিরিঙ্গী সাহেব অন্ধ ক্যাইতেন। রাজকৃষ্ণ বন্দ্যোপাধ্যার মহাশয় সংস্কৃত পড়াইতেন। আমি প্রতাহ এক ঘণ্টা মাত্র কার্য করিতাম। সংস্কৃত ব্যাকরণ পড়ান ও ইংরেজি হইতে সংস্কৃত অন্থবাদ করান আমার উপর ভার ছিল। আমি প্রথম দিন যখন ক্লাশে পড়াইতে য়াই, তখন ছাত্রেরা একটু চঞ্চল হইয়াছিল। তাহারা রাজকৃষ্ণবার্কে বলিয়াছিল,—"মহাশয়! আমাদের একটি 'কুচো' পণ্ডিত মহাশয় আসিয়াছেন।" তাহা শুনিয়া রাজকৃষ্ণবার্ নাকি বলিয়াছিলেন,—"ওহে বার্! ও বড় কুচো পণ্ডিত নয়, ও বড় বুড়ো পণ্ডিত, ইহার পর দেখিতে পাইবে।" ইহার পর হইতে ছাত্রেরা আমাকে খ্ব ভক্তি করিতে লাগিল। ইহা আমি ব্রিতেে পারিয়াছিলাম; এবং কেহ কেহ অধরচন্দ্র লোলা সেন প্রভৃতি। সেই অধর ডেপুটি ম্যাজিন্ট্রেট হইয়াছিল রাজকৃষ্ণবার্ যাহা পড়া দিতেন তাহাতে সন্তুই না হইয়া আমাকে সন্দেহ জিজ্ঞানা করিত। আমি বলিতাম,—"দেখ বাপু! ইহাতে রাজকৃষ্ণবার্ আমার উপর রাগ করিতে পারেন।" ছাত্ররা বলিত,—"মহাশয় আমাদের ত পড়া চাই।"

এইরপে ১৮৬৯ হইতে ১৮৭৩ পর্যন্ত পাঁচ বংসর চাকরি করিতে লাগিলাম। হঠাৎ একদিন সাটিরিফ সাহেব আসিয়া বলিলেন,—"Pundit, your service is no longer needed," আমি জিজ্ঞানা করিলাম, "কেন?" তিনি কছিলেন, "It is the order of the Lt. Governor." আমাকে ঐ কথা বলিয়া মহেশবাবুকে কহিলেন, "You are pensioned off." মহেশবাবু কহিলেন, "আমার ত এখন পেনশনের সময় হয় নাই।" তাহাতে সাট্রিফ কহিলেন, "You are compelled to retire." তংকালে ক্যান্থেল নামক একজন ছোটলাট বঙ্গদেশের শাসনকর্তা হইয়া বিলাত হইতে ব্যয়সন্ধোচার্থ আদিষ্ট হইয়া আসিয়াছিলেন। তিনি আসিয়াই সকল সরকারী ডিপার্টমেন্ট হইতে লোক ছাড়াইয়া দিয়াছিলেন। কিন্তু তিনি ক্যান্থেল মেডিক্যাল স্কুল ও হাসপাতাল স্থাপন করিয়া যান। ইতিপূর্বে পটলডালার মেডিক্যাল কলেজের একদিকে বাঙ্গালা ডাক্তারী ক্লাশ ছিল।

প্রেসিডেন্সী কলেজের চাকরি যাওয়ার পর আমি আর কোন চাকরি করি নাই; পৈতৃক "গিরিশ বিভারত্ন যত্ন" চালাইতে লাগিলাম।

যখন প্রেসিভেন্দী কলেজের স্বস্ট হয় নাই তথন Hindu College নামে একটি বিভালয় ছিল। তাহার ছুইটি Department ছিল—Senior ও Junior। শ্রীযুক্ত প্রারিচরণ সরকার, শ্রীযুক্ত প্রসন্ধার সর্বাধিকারী, শ্রীযুক্ত রাধিকাপ্রসাদ মুখোপাধ্যায়, প্রিসন্ধার রাধিকারী, শ্রীযুক্ত রাধিকাপ্রসাদ মুখোপাধ্যায়, প্রিসন্ধার রামিকারী করাকিলাল সরকার ইত্যাদি অনেকগুলি ছাত্র এই বিভালয় হইতে উত্তীর্ণ হইয়াছিলেন। তথন Captain Richardson নামে একজন সাহেব শিক্ষক ছিলেন। তিনি Richardson's Selections নামে ছুইখানি বই প্রস্তুত করেন। এই পুস্তকগুলি Hindu College-এ পড়া হইত। আমরা শ্রীযুক্ত প্রসন্ধার সর্বাধিকারী মহাশ্যের মুখে গুনিয়াছি, একদিন Macaulay সাহেব ঐ College দেখিতে আসেন। তিনি ছাত্রদিগকে Hamlet হইতে স্থপ্রসিদ্ধ passageটি to be or not be ব্যাখ্যা করিতে দেন। ছাত্রেরা নীরব হইয়াছিল। তাহারা মনে করিয়াছিল—যখন Macaulay সাহেব এই স্থানটি জিজ্ঞাসা করিতেছেন, তথন এই স্থানে অন্তু কোন গৃঢ় অর্থ থাকিবে, এই ভাবিয়া তাহারা কেছ কিছু বলে নাই। তাহা দেখিয়া Richardson সাহেব ভারি বিরক্ত হইয়া বলিলেন—আমি তোমাদিগকে যেরপ পড়াইয়াছি, তাহা বল। তাহাতে ছাত্রেরা বলাতে Macaulay সাহেব খুব সম্ভই হইয়াছিলেন।

এই সময়ে হরমোহন চট্টোপাধ্যায় নামে একটি বাবু অ্যাসিসটাণ্ট সেক্রেটারী ছিলেন।
তিনি Head clerk-এর কাজ করিতেন, এবং প্রত্যহ ১১টার পর একবার সকল class
পর্যন করিয়া যাইতেন। তৎকালে Presidency College ১১টার সময় বসিত।
( হরমোহন বাবুর ২য় পুত্র চণ্ডীচরণ চট্টোপাধ্যায় পরে Deputy Magistrate হইয়াছিলেন।)
হরমোহনবাবুর আর একটি কাজ ছিল জরিমানা আদায় করা। Principal সাহেব বা অভ্য কোন Professor যদি কোন ছাত্রের আচরণে বিরক্ত হইয়া তাহাকে জরিমানা করিতেন,

তাহা হইলে হরমোহনবারু ঐ জরিমানার টাকা আদায় করিতেন। একবার বিখ্যাত ছাত্র ক্মলাকান্তকে কোন Professor এক টাকা জরিমানা করিয়াছিলেন। পরদিন ক্মলাকান্ত ১ টাকার পয়সা, আধ পয়সা ও কড়ি আনিয়া হরমোহনবাবুর টেবিলে রাথিয়া দেয়। হরমোহনবার কহিলেন, "কমলাকান্ত! ও কি?" কমলাকান্ত বলিল, "মহাশয় জরিমানার টাকা।" হরমোহনবাবু বলিলেন, "আমি এত পয়সা, আধ পয়সা ও কড়ি গণিতে পারিব না।" कमलाकान्छ कहिल—"महाभाष ! এ मरवत कि मृला नारे ? महाभाष, जाशनि यिन ना नन, বলুন, আমি সাহেবের নিকট গিয়া দিই।" তাহাতে হরমোহনবাবু বলিলেন, "না, না, আর তোমার সাহেবের নিকট লইয়া যাইবার দরকার নাই। আমি লইতেছি।" বলা বাহুলা দে হরমোহনবারু সাট্ক্লিফ সাহেবকে বড় ভয় করিতেন। হরমোহনবারুর সহিত কমলাকান্তের এইরপ তামাদা চলিত। একদিন First Year Class-এর একথানি কাচ ভাঙ্গিয়া যায়। হরমোহনবারু ঘরে আসিয়া বলিলেন, "কম**লা**কান্ত, তোমাকে কাচের দাম দিতে হইবে।" কমলাকান্ত বলিল, "মহাশয় জানিলেন কিরুপে যে আমি কাচখানা ভাঙ্গিয়াছি।" হরমোহনবার কহিলেন, "তুমিই যত অনিষ্ট করিবার কর্তা।" কমলাকান্ত কহিল, "মহাশয়! সেদিন দপ্তরি যে কালীর বোতল ভাঙ্গিয়াছিল, সে কাজটি কি আপনি করিয়াছিলেন ?" হরমোহনবার বলিলেন, "আরে সে দৈবাং ভান্ধিয়া গিয়াছিল।" কমলাকান্ত বলিল, "মহাশয়! আমাদের ঘরের কাচ যে দৈবাং ভাঙ্গে নাই, আপনি জানিলেন কেমন করিয়া?" হরমোহনবার कहिल्लन, "তোমরা হুটোপাটি করিয়া কাচ ভাঙ্গিয়াছ, আমি সাহেবকে বলিয়া দিব।" কমলাকান্ত বলিল, "আজে! আমিও সাহেবকে বলিব, যে হরমোহনবারু গবর্ণমেন্টের এক বোতল কালী নষ্ট করিয়াছেন।" হরমোহনবাবু কোন উচ্চবাচ্য না করিয়া চলিয়া গেলেন। ইতিপূর্বে বলিয়াছি যে আমি সংস্কৃত ব্যাকরণ পড়াইতাম ও translation করাইতাম। একদিন কমলাকান্ত আমাকে বলিল,—"পণ্ডিত মহাশম্ব! ব্যাকরণ ত মুখস্ত হয় না, কি করি বলুন দেখি ? ইহার কি কোন সহজ পথ নাই ?" আমি বলিলাম, "বাপু! আমরা বালক কাল হইতে ব্যাকরণ মুখস্থ করিয়াছি। কোন সহজ পথ ত দেখি নাই।" কমলাকান্ত বলিল, "পণ্ডিত মহাশয়! আপনি যদি না বকেন, তাহা হইলে বলি।" আমি কহিলাম। "কি বল না।" কমলাকান্ত বলিল, "মহাশয়! না পড়াই সহজ পথ।" আমি বলিলাম, "বাপু! একটু একটু পড়িও, নতুবা বিভা হইবে কেন? পরীক্ষায় ফেল হওয়া বড় লজ্জার কথা।" আর একদিন কমলাকান্ত আমায় বলিল, "পণ্ডিত মহাশয়! আমি ত translation লিখিতে পারি না, আঙুল ব্যথা করে ।" আমি কহিলাম, "তুমি এত ইংরেজি লেখ কেমন করিয়া?" কমলাকান্ত বলিল, "মহাশয়! ইংরেজি খুব চড়চড় করিয়া লিখিতে পারি। তাহাতে ত আঙ্গুল ব্যথা হয় না। সংস্কৃত অক্ষর লিখিতে গেলে আঙ্গুলের বড় থাটুনি হয়; বিশেষতঃ বুড়ো আঙ্গুলে সংযুক্ত অক্ষরগুলো লিথিতে বড় কষ্ট হয়। শীঘ্র লিথিতে পারা যায় না, বড় দেরি হয়।"

তিন বৎসর বেকার বিষয়া থাকার পর ১৮৭৭ সালের ফেব্রুয়ারি মাসে আমার আবার পূর্বের চাকরিই হয়। পাঠক দেখুন, আমার ৮ বৎসর break of service হইল। দ্বিতীয়বার চাকরির কারণ আমি যেরূপ শুনিয়াছিলাম, তাহা লিখিতেছি। ছোট লাট ক্যাম্বেল সাহেব ৩ বা ৩।। বৎসর চাকরি করিয়া অস্কস্থ-দেহ হইয়া পড়েন। ডাক্তারগণ তাঁহাকে বিলাত যাইতে পরামর্শ দিলেন। তদমুসারে তিনি স্বদেশে গমন করিলেন। মিষ্টার গ্রে নামক একজন সাহেব Offg. ছোট লাট হইলেন। ঐ সময় সাট্ক্লিফ সাহেব ক্লফকমলবাবুর সহিত প্রামর্শ করিয়া আমাকে আবার ডাকিয়া পাঠাইলেন। আমি ছাপাখানার কাজ করিতেছি, হঠাৎ একদিন আমার স্বর্গীয় পিতদেব সংস্কৃত কলেজের একটি বেহারা দারা পত্র লিখিয়া আমাকে জানাইলেন,—"হরিশ! তুমি এখনি সাটক্লিফ সাহেবের সঙ্গে Senate House-এ গিয়া দেখা কর।" তাঁহার আদেশক্রমে আমি তথায় গিয়া সাহেবের সঙ্গে দেখা করিলাম। আমি এমনি বোকা যে গত তিন বংসরের মধ্যে তাঁহার সহিত একদিনও দেখা করিতে যাই নাই। কিন্তু তিনি আমাকে ভূলেন নাই। আমি যাইবামাত্র তিনি কহিলেন,—"How are you, Haris?" আমি কহিলাম,—"In a manner starving." ইহা শুনিয়া সাহেব আমাকে क्शिन्त,—"Go to the Presidency College and take out your Routine." এই আমার appointment। এন্থলে পাঠক। একটি মজার কথা শুন। Presidency College-এ একটি ৫০১ টাকার চাকরি হইবে জানিতে পারিয়া ৺মছেশচন্দ্র ন্যায়রত্ব মহাশ্য একটি M.A. ছাত্রকে সঙ্গে লইয়া সাটুক্লিফ সাহেবের নিকট গিয়াছিলেন; গিয়া বলিলেন,— "Sir, Sir, শুনিলাম আপনার কলেজে একটি চাকরি খালি আছে; তজ্জ্য এই একটি M.A. ছাত্রকে আনিয়াছি। আপনি ইহাকে ঐ চাকরি দিন।" সাট্রিফ সাহেব বলিলেন,— "Where is Haris? Is he in Calcutta? Is he employed elsewhere? Better call him, Mahes! I do'nt want any M.A."—ভাষরত মহাশ্য হতাশ হইয়া ফিরিয়া আসেন।

সাট্রিফ সাহেবের হুকুম পাইয়া আমি সেই দিনই Presidency College-এ গেলাম; এবং তথাকার Asstt. Secretary মহাশ্রের সহিত দেখা করিলাম। (পরে শুনিয়াছিলাম তাঁহার নাম ব্রজনাথ লাহিড়ী।) তিনি আমাকে দেখিয়া আমার নিকট আসিয়া বলিলেন,—"তুমি বৈদিক ?" আমি বলিলাম,—"বৈদিক বলিয়া আপনি এত ভয় পাইলেন কেন?" তিনি কহিলেন "না, না।" পরে এই ব্রজনাথবাবুর সঙ্গে আমার খুব বরুত্ব হইয়াছিল।

এবার যখন Presidency College-এ প্রবেশ করিলাম তখন অনেক পরিবর্তন দেখিলাম। ১ম Senate House হইয়াছে। ২য় Presidency College বাড়ী ইইয়াছে; ৬য় শ্রীযুক্ত তৈলোক্যনাথ বন্দ্যোপাধ্যায় পূর্বে Librarian ছিলেন, এক্ষণে Asstt. Registrar হইয়াছেন; ৪র্থ হরমোহনবাবু নাই, তৎপদে পূর্বোক্ত ৺ব্রজনাথ লাহিড়ী নিযুক্ত ইইয়াছেন, পঞ্চম Chemistry পড়াইবার জন্ম Pedler নামে-এক সাহেব আসিয়াছেন; Physics

শ্বতন্ত্ব পড়ান হইতেছে, তজ্জন্য Booth নামে একজন সাহেব আসিয়াছেন; ৬ ৯ অরু পড়াইবার জন্য শ্রীবিপিনবিহারী গুপু আসিয়াছেন। B.A. Class-এ পড়াইবার জন্য নামে আর একটি সাহেব আসিয়াছেন। তাহার অনেক দিন পরে লিটল নামে একটি সাহেব অরু পড়াইবার জন্য আসেন। কার্ক সাহেব Botanical Garden-এ চলিয়া গিয়াছিলেন। সাট্রিক্রফ আর পড়াইতেন না। তিনি আমাদের Principal ও বিশ্ববিভালয়ের Registrar ছিলেন।

শ্রীরাজকৃষ্ণ মিত্র নামে এক ব্যক্তি Booth সাহেবের assistant ছিলেন। তিনি প্রাচীন ইইয়াছিলেন এবং একটু বেশি মোটা ছিলেন। বুথ সাহেব তাঁহাকে দেখিতে পারিতেন না, এবং মধ্যে মধ্যে তাড়া করিতেন। একদিন সাহেবও রাজকৃষ্ণবাবুকে "নিকাল দেও" বলাতে উক্ত রাজকৃষ্ণবাবু মনে করিলেন যে সাহেব তাঁহাকে তাড়াইবার জন্ম চাপরাশিকে হকুম দিতেছেন ও ভয়ে পলায়ন করেন। পরে জানা যায় যে সাহেব নিকল নামক সাহেবের গ্রন্থ চাহিয়াছিলেন। যতক্ষণ না রাজকৃষ্ণবাবু কলেজের কম্পাউণ্ডের বাহিরে যাইলেন; ততক্ষণ তাঁহার পশ্চাৎ-পশ্চাৎ ঐ প্রকাণ্ড জোয়ান আইরিশম্যান বুথ সাহেব যাইলেন। রাজকৃষ্ণবাবু গেটের বাহিরে বড় রান্তায় গেলে সাহেব নিজ ঘরে ফিরিয়া আসিলেন। এইরূপ কাণ্ড দেখিয়া রাজকৃষ্ণবাবু শীল্র পেনশন লইলেন, তবে বুথের ভয় তাঁহার ঘুচিল। রাজকৃষ্ণবাবুর পদে হুদ্য বন্দ্যোপাধ্যায় নামে একজন M.A. নিযুক্ত হন। হুদয়বাবু অতি ভদ্রলোক ছিলেন। তিনি বুথ সাহেবের মন যোগাইয়া চলিতে পারিতেন, তজ্জন্ম উক্ত সাহেব তাঁহাকে বড় ভালবাসিতেন। তুঃথের বিষয়! হুদয়বাবু আর এ জগতে নাই।

শ্রীযুক্ত চন্দ্রভূষণ ভাত্তি B.A. নামক একজন ছাত্র Chemistry Professor-এর assistant ছিলেন। পেডলার সাহেব যথন Director হইয়া যান তথন পি. মুখার্জী নামক একজন বিলাত-ফেরত হগলী কলেজ হইতে Presidency College-এ আদেন। তিনি পরে Presidency Circle-এর Inspector of Schools হইয়াছিলেন এবং এক্ষণে পেনশন লইয়াছেন। তাঁহার এই বিশেষত্ব ছিল যে, তিনি আমার পুরাতন ছাত্র হইলেও আমার সঙ্গে বাঙ্গালা ভাষায় কথা না কহিয়া ইংরেজি ভাষায় কথা কহিতেন।

তাহার অনেক দিন পরে প্রফুল্লচন্দ্র রায় ও জগদীশচন্দ্র বস্থ বিলাত হইতে আসিয়া Presidency College-এ ক্রমান্বরে Chemistry ও Physics পড়াইতে লাগিলেন। তাঁহাদের সঙ্গে আমাদের বিশেষ সন্তাব ছিল। তাঁহারা হইজনেই অতি ভদ্রলোক। বিলাতে গিয়াছিলেন বলিয়া তাঁহাদের মনে কোন অহন্ধার নাই। জগদীশচন্দ্র বস্থ এক্ষণে একটি নৃতন বিষয় আবিকার করিয়া জগতে প্রথিত্যশাঃ ইইয়াছেন। সেকথা পাঠক জানেন বলিয়া আর বিলাম না। প্রফুল্লচন্দ্র রায় গান্ধী মহাত্মার শিশু হইয়া দেশে-দেশে চরকার চলন করিতেছেন। প্রফুল্লচন্দ্র রায় মহাশার ও আমি একত্র হইয়া "রসার্গব" নামে একখানি সংস্কৃত রসগ্রন্থ সম্পাদন করিয়াছি। Asiatic Society of Bengal এই গ্রন্থথানি ছাপাইয়াছেন।

সাটক্লিফ সাহেব পেন্সন লইয়া বিলাত যাইবার সময় Croft সাহেবকে Director of Public Instruction করিয়া যান। ঐ পদ টনি সাহেবের পাওয়া উচিত ছিল; কারণ তিনি ১ বংসরের senior in service ছিলেন। লোকে বলে যে, সাটুক্লিফ সাহেব Croft সাহেবকে বিশেষ চতুর দেখিয়া ঐ কাজ করেন। টনি সাহেব বড় ভাল মাতুষ বলিয়া তাঁহাকে Presidency College-এর Principal ও বিশ্বতিগালয়ের Registrar করিয়া যান। কিন্তু এইরূপ বন্দোবন্তে Croft সাহেব ও টনি সাহেব এ উভয়ের মধ্যে বড় মনোভঙ্গ ( বাঙ্গালা ভাষায় যাহাকে চটাচটি বলে ) হইয়াছিল। টনি সাহেব যদি কথনও তাঁহার অধীনস্ত কোন শিক্ষকের প্রমোশন হউক বলিয়া লিখিতেন, Croft সাহেব তাহা অগ্রাহ্য করিতেন। এই বিবাদের মধ্যে পড়িয়া আমার দশ বৎসর কোন প্রমোশন হয় নাই। ৫০ টাকা বেতনে থাকিতে হইয়াছিল। পরে টনি সাহেব একবার বিলাত যাওয়াতে বেলেট নামে একজন স্কুল ইনস্পেক্টার সাহেব তাঁহার পদে নিযুক্ত হন। আমি ঐ বেলেট সাহেবকে আমার তুর্দশার কথা বলিয়াছিলাম। আমার ভাগ্যক্রমে ঐ বেলেট সাহেবই ছয়মাসের জন্ত ডিরেক্টর হইয়া যান। তিনি আমার কথা মনে করিয়া স্বয়ং আমাকে ৫০২ হইতে ৭৫২ গ্রেড দেন। পরে যথন টনি সাহেব একবার ভিরেক্টর হইয়া যান, তখন আমাকে ১০০, হইতে ১৫০, গ্রেভ দেন। টনি সাহেব বিপিনবিহারী গুপ্ত M.A. ও আমাকে বড ভালবাসিতেন, এবং আমরা ঘাহাতে কিছু টাকা পাই ভাহার উপায় করিয়া দিতেন। বিপিনবাবুকে ১০০১ টাকার একটি মেম পড়ান কাজ জুটাইয়া দিয়াছিলেন। লরেটো হাউদের একজন বিবি শিক্ষয়িত্রীকে অঙ্ক ক্ষাইতে হইত। আর আমাকে নকুণ নামক এক সাহেব পড়ান কাজ জুটাইয়াছিলেন; বেতন ৪৫১ টাকা। নকৃদ্ সাহেব পরে এলাহাবাদ হাইকোর্টের চিফ জাষ্টিস হইয়াছিলেন। আর Robinson Crusoe নামক একখানি ইংরেজী পুস্তক বাঙ্গালায় অনুবাদ করিতে আমাকে দেন। আমি ঐ কার্যে প্রায় ২৫০১ পাইয়াছিলাম।

একবার প্রেসিডেন্সী কলেজের 1st year ছাত্রেরা টনি সাহেবের নিকট এক দর্থান্ত করিয়াছিল বে,—"মহাশয়! আমরা মুসলমান ছাত্রগণের নিকট বসিতে পারিব না; কারণ, তাহাদের মুখ হইতে বড় পেঁজের গন্ধ বাহির হয়, তাহা আমাদের অসহ্ন হয়।" এই দর্থান্ত পাইয়া প্রিন্সিপ্যাল টনি সাহেব আমাকে ডাকিয়া পাঠাইলেন এবং বলিলেন, "দেখ হরিশ! তোমার ছাত্রেরা কি দর্থান্ত করিয়াছে।" তাহা পাঠ করিয়া আমি বলিলাম,—"মহাশয় য়ে ব্যবস্থা করিবেন, আমি তাহা পালন করিব।" তাহা শুনিয়া সাহেব বলিলেন হরিশ! আমি কোন বন্দোবন্ত করিব না, যাহা করিতে হয় তুমি কর। আমি 'য়ে আজ্রে' বলিয়া পর্দিন আমার ঘরের বেহারাকে একথানি বড় বেঞ্চ আমার বাম দিকে দিতে বলিলাম, এবং মুসলমান ছাত্রদিগকে বলিলাম, "তোমরা প্রত্যহ এই বেঞ্চে বসিও, আর কোন বেঞ্চে বসিও না।" এবং হিন্দু ছাত্রদিগকে সম্বোধন করিয়া বলিলাম,—"বাপুসকল! তোমরা সকলেই আমার ছাত্র; কি হিন্দু, কি মুসলমান, সকলকেই আমি স্মান চম্ফে দেখি; কোন ইতরবিশেষ করি

না।" এই বলিয়া ভবভূতির উত্তর চরিত হইতে বিতরিত গুরুঃ প্রাক্তে ইত্যাদি একটি শ্লোক উদ্ধৃত করিয়া সকল ছাত্রকে কহিলাম,—"বাপুসকল! তোমাদের পরস্পর জাতিভেদ থাকিতে পারে। কিন্তু আমার নিকট কোন জাতিভেদ নাই। আমার নিকট পড়ার ভালমন্দই জাতি, অর্থাৎ যে ভাল পড়ে, সেই আমার নিকট ভাল জাতি। আর যে আমার লেকচারে মনোযোগ দেয় না, সে আমার নিকট মন্দল্লাতি। জগতে জাতিভেদে আহার ও ব্যবহারের ভেদ দেখিতে পাওয়া যায়। কিন্তু তাই বলিয়া কাহাকেও ঘণা করা অপরের উচিত নহে। দেখ আমার পিতার একটি ছাপাখানা আছে। আমি তথায় কার্য করি। ছাপাখানায় হিন্দু ও মুসলমান হুই জাতিই আছে। আমি তাহাদের সহিত সমান ব্যবহার করি।" আমার এইরূপ উপদেশ শুনিয়া আমার ছাত্রগণ নীরব হইয়া রহিল। হইতে পারে, এইরূপ বন্দোবন্তে হিন্দু ছাত্রেরা আমার উপর বিরক্ত হইল; জগতের সকলকে সন্তুষ্ট করিতে পারা যায় না। একজনকে সন্তুষ্ট করিতে গোলে অপরজন বিরক্ত হয়। এরূপ স্থলে শিক্ষক সমদর্শী হইবেন; কখনো ভিন্নভাবাপর হইবেন না। ইহাই আমার মত।

আমার ছাত্রেরা এক-একদিন এক-একটি কুট প্রশ্ন জিজ্ঞাদা করিত। একদিন এক ছাত্র কহিয়াছিল—"মহাশয়, কর্মফল যদি প্রবল হইল, তবে ঈশ্বরকে মানিবার দরকার কি!" আপনি বলিয়া থাকেন "নমস্তংকর্মভো। বিধিরপি ন যেতাঃ প্রভবতি।" অর্থাৎ কর্মফলের নিকট বিধাতাও প্রবল হইতে পারেন না। এই প্রশ্ন শুনিয়া আমি কহিলাম "বাপু! তোমরা জান, হাইকোর্ট একটি আছে, এবং জেলখানাও আছে। কোন অপরাধীকে হাইকোর্ট দণ্ড দিলেন—৭ বংসর মেয়াদ। পুলিশের লোক তাহাকে জেলে লইয়া গেল; তথায় জেল দারোগা সাহেব বন্দোবস্ত করিয়া দিলেন—"তাহাকে পাথর ভাঙ্গিতে হইবে।" এক্ষণে দেথ বাপু! মনে কর, High Court ভগবান। কর্মফল জেল দারোগা! এস্থলে অপরাধীকে ৭ বংসর ধরিয়া মেয়াদ খাটিতে হইবে, ইহা High Court-এর হুকুম। High Court এমন কথা বলে নাই, যে তাহাকে এই-এই কাজ করিতে হইবে। দেকাজ জেল দারোগা বন্দোবন্ত করিয়া দিবেন। এক্ষণে এই উপমার সহিত জগতের জীবের তুলনা করিয়া দেখ। জীব পূর্ব জন্মে যে-সকল কার্য করে, ভগবান তাহা দেখিয়া থাকেন: কারণ, তিনি সাক্ষীমাত্র ইহা হিন্দু ধর্মণাম্বে লিখিত আছে। জীব পূর্বজন্মে পাপ বা পুণ্য যাহাই করে, পরজন্মে তাহার তদ্রুপ ফলভোগ করে। যদি একটু পুণ্য করিয়া থাকে, পরজন্মে সেই পরিমাণে স্থথভোগ করে। যদি একটু পাপ করিয়া থাকে, পরজন্মে সেই পরিমাণে ছঃখ ভোগ করিয়া থাকে। এন্থলে দেখ, কিরুপ স্থুবা কিরুপ হঃখ জাব ভোগ করিবে, তাহা তাহার কর্মফলের অনুসারে হইয়া থাকে। ভগবান তাহার ইতর বিশেষ করেন না।

কিছুকাল পূর্বে প্রেসিডেন্সী কলেজে Gilchrist পরীক্ষা দিবার জন্ম গুইটি ছাত্র উপস্থিত হইলেন। ১ম H. M. Percival, ২ম P. K. Lahiri। ধে-কয়েক দিন পরীক্ষা হইয়াছিল, সে-কয়েকদিন আমাকেই guard হইতে হইয়াছিল। ঐ পরীক্ষায় Percival সাহেব পাস হইয়া বিলাতে চলিয়া যান; পরে তথা হইতে পাস হইয়া আসিয়া প্রেসিডেন্সী কলেজে Professor হন। P. K. Lahiri Metropolitan Institution-এর অগুত্ম Professor ছিলেন। তিনি পাশ না হওয়াতে বিলাভ যাইতে পারিলেন না। Tawney সাহেব তাঁহাকে প্রেসিডেন্সী কলেজে আসিতে লিথিয়াছিলেন। কিন্তু বিভাগাগর তাঁহার বেতন ৫০০ করিয়া দিলেন। আমি শুনিয়াছিলাম, বিভাগাগর মহাশয় নাকি Tawney সাহেবের চিঠি দেথিয়া বলিয়াছিলেন, "ওরে! সাহেবেরা আমার কলেজ থেলো করিবার চেটা করিতেছে; আমি তাহা কথনই করিতে দিব না।"

আরও কিছুদিন পরে P. K. Ray ঢাকা হইতে প্রেসিডেন্সী কলেজে আসিয়া Philosophy পড়াইবার Professor হইলেন। তিনি একথানি Logic রচনা করেন।

Presidency College-এর Libraryর প্রথম Catalogue প্রস্তুত করিবার ভার Rowe সাহেবের উপর পড়ে। এবং সংস্কৃত ও বাঙ্গালা পুস্তক সকলের Catalogue করিবার ভার আমার উপর পড়ে। কিন্তু Rowe সাহেব ইংরেজি ও সংস্কৃত ও বাঙ্গালা সমগ্র Catalogue প্রস্তুত করিবার ভার আমার উপর দিয়াছিলেন; তিনি কেবল শেষ প্রফটি দেখিতেন। আমি অনেকদিন পরিশ্রম করিয়া এই কার্য সম্পন্ন করিয়াছিলাম।

রাজকৃষ্ণবাব্র পেনশন হওয়াতে ঐ পদে নীলমণি মুখোপাধ্যায় নিযুক্ত হন। তিনি আমাদের অপেক্ষা বয়সে বড় ছিলেন, এবং ৬ মাস আমাদের সঙ্গে পড়িয়া উপরি শ্রেণীতে উঠিয়াছিলেন। আমার মনে হয়, বিভাসাগর মহাশর বলিয়াছিলেন—"এ ছেলেটা বড় ধেড়ে, একে উপর শ্রেণীতে দেওয়াই ভাল।" নীলমণিবাবু রামচন্দ্র মিত্রের Private Tutor ছিলেন এবং তাঁহার বাড়ীতে বাস করিতেন। প্রেসিডেন্সী কলেজে যথন বান্ধালা পড়ান হইত, সংস্কৃত প্রবভিত হয় নাই, তৎকালে রামচন্দ্র মিত্র মহাশয় বান্ধালা Professor ছিলেন। তাঁহার পর কৃষ্ণক্মলবাবু Senior Professor হন। স্কৃতরাং রাজকৃষ্ণবাবু পোলেও আমরা তিনজন Professor রহিলাম। ১ম কৃষ্ণক্মল বাবু, ২য় নীলমণিবাবু, ও ওয় আমি। নীলমণিবাবু M. A. পাস করিয়া ২৪ পরগণার Assistant Deputy Inspector of Schools হইয়াছিলেন। ২৪ পরগণায় ২ জন Deputy Inspector of Schools হইয়াছিলেন—১ম রাধিকা প্রসাদ প্রসাল মুখোপাধ্যায় ও নীলমণি মুখোপাধ্যায়। প্রেসিডেন্সী কলেজে একটি চাকরি খালি হওয়াতে ( অর্থাৎ রাজকৃষ্ণবাবুর পেনশান হওয়াতে ) নীলমণিবাবু যোগাড় করিয়া প্রেসিডেন্সী কলেজে প্রবেশ করেন।

কিছুদিন পরে তৎকালীন High Court-এর জঙ্গ দ্বারকানাথ মিত্র মহাশয় কুঞ্কিমল-বার্কে High Court-এর ওকালতি করিতে পরামর্শ দিয়া Presidency College ছাড়িতে বলেন। তিনি কলেজ ত্যাগ করিলে নীলমণিবার্ ঐ পদে উন্নীত হন; এবং আমিও নীলমণিবার্র পদে উন্নীত হইলাম। স্ক্রাং এ সময় আমরা ২ জন বই আর Professor রহিলাম না; কারণ আমার পদটি গ্রবর্ণনেন্ট abolish করিয়া দিলেন, তৎপদে আর ন্তন

লোক রাখিলেন না। ইহাতে নীলমণিবাব্ 3rd year ও 4th year পড়াইতে লাগিলেন আমি 1st year ও 2nd year পড়াইতে লাগিলাম। আমি তথন একজন Professor হইলাম। Lord Ripon যে Education Report প্রকাশ করিয়াছিলেন, তাহাতে তিনি লিখিয়াছিলেন যে কলেজের অধ্যাপক মাত্রেই Professor হইবেন, Assistant Professor বলিয়া আর নাম থাকিবে না। এ নিয়ম অনুদারে বিপিনবিহারী গুপ্ত মহাশয় Professor হইলেন। ইতিপূর্বে তিনি Assistant Professor of Mathematics ছিলেন। Lord Ripon Professor-দিগকে এরূপ ক্ষমতা দিয়াছিলেন যে তাঁহারা ছেলেদিগকে fine করা বা rusticate করা যে কোন কার্য করিতে পারিবেন without reference to the Principal। এই সময় Rowe সাহেব কয়েক মাদের জন্ম Offg. Principal হইয়াছিলেন। তিনি Report-এর underlined কথাগুলি পাঠ করিয়া বড়ই চটিয়াছিলেন। তিনি মনে করিতেন Principal সর্বময় কর্তা; Professor-গণ খাঁহার অধীন। Lord Ripon তাহা করিয়া থান নাই। তিনি সকল Professorকে সমান ক্ষমতা দিয়া গিয়াছিলেন। (Lord Ripon প্রকাশিত Education Report দেখুন)।

প্রতি বংসর 1st year ও 3rd year class-এ যে পরীক্ষা হইত তাহার ফল দেখিয়া প্রমোশন দেওয়া হইল। ঐ ছই পরীক্ষার ফল বিপিনবাবু ও আমি ছইজনে একতা হইয়া দ্বি করিলাম। Tawny সাহেব ঐ ভার আমাদের ছইজনের উপর দিতেন। Tawny সাহেব এতাদশ সদাশয় লোক ছিলেন যে, ছাত্রেরা ফেল হইলে যদি আমরা অন্তরোধ করিতাম, তাহা হইলে Tawny সাহেব তৎক্ষণাৎ তাহাদিগকে Promoted করিতেন। একবার একছাত্র অঙ্কে শুক্ত পাইয়াছিল। বিপিনবার অন্পরোধ করিলেন,—"ঐ ছাত্রকে উঠাইয়া দিউন, আমি 2nd year-এ তাহাকে প্রস্তুত করিয়া লইব।" Tawny সাহেব হাসিয়া সই করিলেন। এইরূপ কার্য করাতে ছাত্রেরা আমাদের হুইজনকে বড় ভালবাসিত, এবং আমাদের খুব বাধা ছিল। একবার Robson নামে একটি দাহেবের টমটম গাড়ী ঘিরিয়া ছাত্রেরা দাঁডাইয়াছিল। সাহেব কিছতেই বাড়ী যাইতে পারিতেছিলেন না। এমন সময়ে আমি উপর তলা হইতে নামিয়া আদিয়া ঐ কাণ্ড দেখিলাম। সাহেব উচ্চৈঃস্বরে বলিয়া উঠিলেন,—"Pundit! see the behaviour of your students." আমি তৎক্ষণাৎ ছাত্রদিগকে বাড়ী যাইতে বলিলাম, এবং কহিলাম, আগামী কল্য আমি তোমাদের উপায় করিব। ব্যাপার হইয়াছিল কি, পাঠক শুরুন। Robson Missionary সাহেব ছিলেন। ছেলেরা বলিল, তিনি ইংরেজি ভাল পড়াইতে পারেন না। তজ্জা Tawny সাহেবের নিকট দর্থান্ত করিয়াছিল। সাহেব বিশেষ মনোযোগ দেন নাই। এইজন্ম তাহারা Robson সাহেবকে উত্তাক্ত করিয়া তাড়াইয়া দিবে এই তাহাদের মতলব ছিল। প্রদিন Tawny সাহেবকে সব বৃত্তান্ত বলিলাম। এবং Robson সাহেবকে transfer করিবার জন্ম Director সাহেবকে লিথুন বলিয়া অহুরোধ করিলাম। Tawny সাহেব আমার অহুরোধ রক্ষা

করিলেন। এক সপ্তাহ মধ্যে Gazette-এ দেখিলাম, Robinson সাহেব পাটনায় transferred হইয়াছেন।

একবার নীলমণিবাবু কিছুদিনের জন্ম ছুটি লইয়াছিলেন, বোধ হয় তিন মাস। শ্রীয়ুক্ত শামাচরণ মুখোপাধ্যায় মহাশয় হয়ার স্থলের হেড পণ্ডিত ছিলেন এবং Tawny সাহেবের Private Tutor ছিলেন। Tawny সাহেব উক্ত পণ্ডিত মহাশয়কে নীলমণিবাবুর কার্বে নিয়্কু করিলেন। একদিন পড়াইয়া তাঁহাকে আর 3rd year-এ পড়াইতে হয় নাই। কারণ তথাকার ছেলেরা দরথান্ত করিয়াছিল—শ্রামাচরণ পণ্ডিত মহাশয় আমাদিগকে পড়াইতে পারিবেন না, হরিশ পণ্ডিত মহাশয়কে আমাদিগকে পড়াইতে দিন। Tawny সাহেব পরদিন আমাকে ডাকিয়া বলিলেন—"হরিশ! তুমি নীলমণির কাজের ভার নাও, এবং তোমার কাজের ভার শামাচরণকে দাও।" ত্রুথের মধ্যে এই হইল—শ্রামাচরণবাবু office allowance পাইতে লাগিলেন; আমি কিছুই পাইলাম না।

একবার Tawny সাহেব ভামাচরণবাবুর প্রতি এরপ অন্থ্যন্থ করিয়াছিলেন যে, তাঁহাকে Presidency College-এ আনিয়া আমাকে হেয়ার স্কুলে পাঠাইবার চেষ্টা করিয়াছিলেন। আমি ঐ কথা Tawny সাহেবকে বলিয়াছিলাম, "কি অপরাধ দেখিলেন যে, আমাকে Presidency College হইতে দ্র করিয়া দিতেছেন?" তাহা ভনিয়া সাহেব বলিলেন,—"আমি ভামাচরণের উপকার করিবার জন্ম ঐরপ বন্দোবস্ত করিব মনে করিয়াছি।" Tawny সাহেব আমার কথায় বড় মনোযোগ দিলেন না। কিন্তু আমার প্রেসিডেন্সী কলেজের ছাত্রেরা Tawny সাহেবের ঐ প্রস্তাব ভনিয়া 1st year, 2nd year, 3rd year ও 4th year-এর সমস্ত ছাত্র Tawny সাহেবের নিকট একটি দরখান্ত করিলেন! তাহার মর্ম এই—যদি আপনি হরিশপণ্ডিত মহাশয়কে প্রেসিডেন্সী কলেজ হইতে অপসারিত করেন, তবে, আমরা সকলেই কলেজ ছাড়িয়া চলিয়া যাইব। Croft সাহেব এই ব্যাপার শুনিতে পাইয়া লিখিয়া পাঠান, হরিশকে কোনরূপে যেন স্থানান্তরিত করা না হয়। Tawny সাহেব ভামাচরণবাবুর নিকট বড় অপ্রস্তুত হইয়াছিলেন, এবং ব্রজ লাহিড়ী মহাশ্রকে বলিয়ছিলেন, তুমি ভামাচরণকে বলিও—"What can I do? The Whole Presidency College is for Haris. Even the Director is for Haris."

যথন নীলমণিবাবু সংস্কৃত কলেজের Principal হইয়া যান তথন হরপ্রসাদ শাস্ত্রী Senior Profossor হইলেন এবং আমি কেবল Profossor রহিলাম। তথন একটি মুসলমান ছাত্র সংস্কৃত M. A. দিবার জন্ম আমাদের কলেজে আসে। সে প্রথমে সংস্কৃত কলেজে গিয়াছিল। কিন্তু মহেশ ন্থায়রত্র মুসলমান বলিয়া তাছাকে ভর্তি করেন নাই। সে ছাত্র নাগপুরের জেল দারোগার পুত্র। তাহার নিতান্ত ইচ্ছা—সংস্কৃতে M. A. দেয়। সে Tawny সাহেবের নিকট দরখাস্ত করিয়াছিল ভর্তি হইবার জন্ম। সাহেব জবাব দিয়াছিলেন—"আমি একটি ছেলের জন্ম Class খুলিতে পারিব না।" পরে তিনি আমাকে ও হরপ্রসাদকে ডাকিয়া

জিজ্ঞাদা করিলেন—"তোমরা এই ছাত্রটিকে M. A. পড়াইতে পারিবে কি না?" আমরা উত্তর করিলাম, "আপনি যদি ছকুম করেন, তবে পড়াইতে পারি।" দাহেব বলিলেন, "আমি একটি ছেলের জগ্য ২ জন Professorকে ছকুম দিতে পারি না। তবে তোমরা যদি ইচ্ছা করিয়া ইহাকে পড়াও, তাহাতে আমার আপত্তি নাই।" আমি হরপ্রদাদ শাস্ত্রীকে বলিলাম, "দেখ হরপ্রদাদ (হরপ্রদাদ আমা অপেকা ১০ বংসরের ছোট হইবে) যদি কোন ম্দলমান ছাত্র সংস্কৃত M. A. পড়িতে আদে, তবে তাহাকে সংস্কৃত কলেজ যদি না লয়, এবং আমরাও (অর্থাৎ Presidency College) যদি না লই, তবে দে যায় কোথায়? হরপ্রসাদ শাস্ত্রী কহিলেন—"দাদা যদি তুমি খাটিতে পার, তবে ভার গ্রহণ কর। আমি ছই একথানা কারের ভার গ্রহণ করিতে পারি।" আমি বলিলাম—"তুমি আমাকে যে ভার দিবে, আমি লইব।" এইরূপ কথার পর ঐ ছাত্রকে Presidency কলেজে ভর্তি করা হইল। আমি নিজ নিয়মিত কাজ করিয়া অবকাশকালে তাহাকে বেদাস্তচতুংস্ত্রী, কাব্যপ্রকাশ, অলঙ্কার, পানিনি ব্যাকরণ (বিশ্ববিভালয়ের নির্দিষ্ট অংশ) পড়াইবার ভার লইলাম। ছঃধের বিষয় এই—উক্ত ম্দলমান ছাত্রটি বিশ্ববিভালয়ের পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হয় নাই।

'প্রবাদী' কার্তিক, ১৩২২

# ৰুতৰ মাৰবতাবাদ

# অমরকুমার দত্ত-পঞ্চম বর্ষ, কলা

#### এক

আধুনিক যুগে মানবদভ্যতার সর্বগ্রাদী দংকট প্রত্যেক চিন্তাশীল লোকের মনে গভীর উদ্বেগের ছায়াপাত করেছে। রাজনৈতিক, দামাজিক, অর্থ নৈতিক কোন দিকেই আজ পর্যন্ত এমন কোন রাষ্ট্রিক শাসনতন্ত্রের কাঠামো বা দমাজ ব্যবস্থার স্বষ্ট হল না যার ফলে দমাজের সকল স্তরের দকল মাহুষের ব্যক্তিদত্তার পূর্ণ বিকাশ সম্ভব হতে পারে। ধনতন্ত্রের অসাম্যা, শোষণ ও অত্যাচারের বিক্লছে নৈতিক বিদ্রোহ জানিয়ে এমন এক নতুন সমাজ ব্যবস্থা গঠন করা যেখানে সকলেই সমানভাবে রাজনৈতিক, সামাজিক ও অর্থ নৈতিক স্বাধীনতা লাভ করেছে—এই ছিল সমাজতন্ত্র প্রতিষ্ঠার মূল উদ্দেশ্য যার পূর্ণ স্বীকৃতি লাভ করেছে আধুনিক বিজ্ঞানসমত মান্ত্রবাদের মধ্যে। মান্ত্রবাদের বাস্তব প্রয়োগ আমরা দেখতে পাই বিপ্লবোত্তর রুশ সমাজ ব্যবস্থায় এবং বিংশ শতাকীর নিপীড়িত, শোষিত জনগণের মধ্যে সমাজতন্ত্রের প্রতিষ্ঠা স্বাধীনতা আন্দোলনের ইতিহাসে একটি নৃতন অধ্যায়ের স্কুচনা করেছে। অথচ এই আন্দোলন অকাল পরিণতি লাভ করেছে ব্যক্তির একনায়কত্বে যার প্রধান অর্থ ই হল স্বাধীনতার উচ্ছেদ ও নির্বাদন। পরিকল্পিত সাম্যবাদী সমাজ ব্যবস্থায় ব্যক্তির আপান সন্তা

বিকাশের কোন স্থাগেই নেই; সেখানে সমষ্টির যুপকাঠে ব্যক্তির স্বার্থকে বলি দিতে হয়, এবং দলীয় স্বার্থ উয়য়নের জন্ম প্রদন্ত স্বাধীনতা সমাজতদ্ধের প্রকৃত আদর্শকে বিকৃত করে। সংক্ষেপে সাম্যবাদী সমাজ ব্যবস্থার এইটাই আধুনিক বিকৃত রূপ। অপর দিকে পাশ্চান্ত্যের গণতান্ত্রিক শাসন ব্যবস্থাও ব্যক্তির স্বার্থ ও স্বাধীনতা সংরক্ষণের কোনরূপ আশ্বাস দেয় না। এখানেও দেখি দলীয় স্বার্থ জনগণের বিপুল স্বার্থকে পদদলিত করে রাজনৈতিক অধিকার রক্ষা করতে চায়। মানুষ ত্রই দিক থেকেই কোন আশ্বাস পায় না, এবং সেইজন্ম সে এক চরম সংকটের সন্মুখীন হয়েছে। এই অসহনীয় পরিস্থিতি পরিহার করে নৃতন এক সমাজ ব্যবস্থার মধ্যে তার আশ্রয় গ্রহণ করবার শুভ ইঙ্গিত দিয়েছেন প্রাচ্যের আধুনিক কালের বিখ্যাত বিপ্লবী ও মানবতন্ত্রী দার্শনিক মানবেন্দ্রনাথ রায় তাঁর "New Humanism" নামক গ্রন্থ। নৃতন গণতন্ত্রে তিনি সমাজ ব্যবস্থার যে স্বপ্ল দেখেছেন, তাতে স্বাধীনতার সঙ্গে সামাজিক পরিকল্পনার এবং ব্যক্তির স্বাধীনতার সঙ্গে সামাজিক পরিকল্পনার

## ত্বই

ন্তন মানবতার প্রশক্ষ আসে স্বভাবতঃই মার্ক্সীয় সমাজতঞ্জবাদের সমালোচনায়।
মার্জ্বাদের ক্রটি-বিচ্চাতি-জাত অসহনীয় বাস্তব অবস্থা থেকে মাত্মবকে মৃক্তি দেবার জন্ত এইরপ একটি বৈপ্লবিক মতবাদের স্বাষ্ট হয়েছে। তার পূর্বে মার্ক্সবাদ কি সংক্ষেপে তার বিশ্লেষণ করা প্রয়োজন।

প্রথমতঃ, মার্দ্ধ পৃথিবীর ইতিহাসে সমাজ-বিবর্তনের অন্তর্নিহিত কারণগুলি ব্যাখ্যা করেছেন। সমাজের সকল সংগঠনই—রাজনৈতিক, সামাজিক ও অর্থ নৈতিক—গতিশীলতার প্রাধান্তকে স্বীকৃতি জানায়। মার্দ্ধ তাঁর পূর্বস্থরীদের সমাজ পুনর্গঠনের পরিকল্পনাকে ফাঁকা আদর্শবাদ বলে অবজ্ঞা করেছেন এবং নিজের সমাজতান্ত্রিক মতবাদকে বিজ্ঞানসম্মত বলে গ্রহণ করেছেন। তাঁর মতে সমাজ বিবর্তনের অবশুন্তাবিতা একটি শাখ্ত নিয়মের বশবর্তী যার ফলে ইতিহাসে বিভিন্ন যুগে কতকগুলি বাহ্য-শক্তির প্রতিক্রিয়াজনিত অবস্থা রূপান্তরের ফলে তৎপরবর্তী যুগের স্মাজের কাঠামোর প্রকৃতি নির্ণীত হয়।

দিয়েছেন। তাঁর মতে, "In every historic epoch the prevailing mode of economic production and exchange and the social organisation necessarily following from it, form the basis upon which is built up and from which alone can be explained the political and intellectual history of that epoch." (Communist Manifesto—Preface to the French edition, 1888). তাই সমাজ ব্যবস্থার সকল বাঁধন অর্থ নৈতিক উৎপাদন ও বণ্টন ব্যবস্থার উপর নির্ভর্মীল; অর্থ নৈতিক ব্যবস্থার রূপান্তরের সঙ্গে সমাজ ব্যবস্থার ও

পরিবর্তন অনিবার্থ এবং বিভিন্ন যুগের নামকরণ করা হয় উৎপাদন ও বণ্টন পদ্ধতির মাপকাঠিতে। মাক্স কেবল একথা বলেই ক্ষান্ত হন নি, তাঁর মতে সমাজের সকল বিষয়, রাজনৈতিক ও সামাজিক সংগঠন, ধর্মীয় বিবেকবোধ, নীতিবোধ, দর্শন, সাহিত্য, বিজ্ঞান, সব কিছুই অর্থনীতির নিয়মচালিত ও তৎপ্রভাবে বিশিষ্ট আকারপ্রাপ্ত। এক কথায় সমাজের উপরিতল (Superstructure) স্থদূচ অর্থ নৈতিক বনিয়াদের ওপর প্রতিষ্ঠিত।

তৃতীয়তঃ, ইতিহাদের এই অর্থ নৈতিক ব্যাখ্যার ধারা তিনি অতীত ঘটনাবলীর ধান্দিক বিশ্লেষণ (Dialectical Analysis) করেছেন। সকল ঘটনার আলোকে ভিনি এই সিদ্ধান্ত করেছেন যে, ইতিহাস আর কিছুই নয়, কেবল শ্রেণী-সংগ্রামের কাহিনী মাত্র; এই সংগ্রামের অবসানে আমরা দেখতে পাই ঘটনাবলীর বিকাশ ও পরিবর্তন এবং সেই সঙ্গে একটি নতুন যুগের স্থচনা। সকল সময়ই যে প্রত্যক্ষ সংগ্রাম অহুভূত হয় তা নয়, কখনও প্রছল্ল কখনও প্রত্যক্ষ—কিন্তু একথা সত্য যে অবিরাম শ্রেণী সংগ্রামই সমাজ বিবর্তনের প্রধান কারণ। ঘটি শ্রেণীকে কেন্দ্র করে সংগ্রামের স্থচনা—একদল শোষক ঘাদের হাতে রাষ্ট্রীয় ক্ষমতা পর্যন্ত আপিত; আর একদল শোষিত, যাদের বাঁচবার অর্থ নৈতিক অধিকার ছাড়া আর কিছুই নেই। এ হেন শোষিতদের অবস্থা যথন চরমে ওঠে, তখন তারা সণম্ম বিপ্লবের ধারা প্রাণো সমাজ ব্যবস্থার পরিবর্তন করে নতুন সমাজের স্বত্রপাত করে। তাঁর মতে ধনতান্ত্রিক সমাজ ব্যবস্থার অন্তর্থাতী বন্টনপদ্ধতি ঐ ব্যবস্থার সর্বনাশের মূল কারণ। পূঁজিবাদী শ্রেণীর বিপ্রক অর্থা বিপর্যর আর্থিক শোষণের ফলে অবস্থা বিপর্যর শ্রমিক-মজুরশ্রেণীর সমপর্যায়ে আদে। সমাজে তথন ঘূটি শ্রেণী স্পৃষ্টি হয়, এবং বাহ্যিক অবস্থার আয়ুক্লো মধ্যবিত্ত গ্রেণীর সমপর্যায়ে আদে। সমাজে তথন ঘূটি শ্রেণী স্পৃষ্টি হয়, এবং বাহ্যিক অবস্থার আয়ুক্লো মধ্যবিত্ত গ্রেণীর সমপর্যায়ে আদে। সমাজে তথন ঘূটি শ্রেণী স্পৃষ্টি হয়, এবং বাহ্যিক অবস্থার আয়ুক্লো মধ্যবিত্ত গ্রমিক শ্রেণীর সমপর্যায়ে আদে।

চতুর্থতঃ, শোষক-শোষিতের সম্পর্ক নির্ধারণে মাক্স উদ্বন্ত মূল্যবাদের (Theory of Surplus Value) আশ্রয় গ্রহণ করেছেন। এই মতের দারা তিনি বোঝাতে চেয়েছেন যে, শ্রমিক বা মজুর যত সময় যত পরিমাণ দ্রব্য উৎপাদন করে, সেই পরিমাণ উৎপদ্র দ্রব্যমূল্যের সবটাই তাকে দেওয়া হয় না, সামান্ত কিছু মজুরী হিসাবে তার জীবন ধারণের জন্ত দেওয়া হয়, এবং বাকী সবটা শোষক শ্রেণী আত্মসাৎ করে। তাঁর মতে সভ্যতার আদি হতে বর্তমান যুগ পর্যন্ত মজুরী দেওয়ার এই বৈষম্মাই শোষক-শোষিতের দল্ব তীত্রতর করে রেথেছে। সংক্ষেপে এই হল মাক্সবিদের প্রধান দিকগুলির ব্যাখ্যা।

এখন প্রশ্ন হচ্ছে, বর্তমান পরিস্থিতিতে মাক্সর্বাদ প্রয়োগ কতথানি সম্ভব এবং দ্বিতীয়তঃ, মাক্সর্বাদ কি মান্থবের মৃক্তিলাভের চরম পথনির্দেশক? প্রথমটি সম্বন্ধে বর্তমান পরিস্থিতি আলোচনা করে বেশ ভাল ভাবেই বলা যায় মাক্স্র্বাদ মৃলতঃ যাই থাকুক না কেন, সমাজতন্ত্রবাদী দেশে প্রয়োগের ফলে তার বাস্তব বিক্লতি ঘটেছে। এই বিক্লতির জন্ত মাক্স্র্বাদ অনেকথানি দায়ী। স্বয়ং লেনিন পর্যন্ত স্বীকার করেছেন যে মাক্স্র্ বিপ্লবোত্তর

সমাজে রাজনৈতিক ও অর্থ নৈতিক পুনর্গ ঠন ব্যাপারে কোন নির্দেশ দেন নি। ধনভন্তের অন্তর্যাতী উৎপাদন পদ্ধতি পরিণানে সমাজতন্ত্রের পথ আপনিই প্রশস্ত করবে, এটাই মাজের অর্থ নৈতিক ইতিহাস ব্যাথ্যার মূল অভিপ্রায় ছিল। ভাবী সমাজের অর্থ নৈতিক সংগঠন ব্যবস্থা কি রকম হবে সে প্রশ্নকে মার্জ রঙীন কল্পনা প্রস্তুত ফাঁকা আদর্শের মৃত্ত মনে করতেন।

ভাবী সমাজের রাষ্ট্রীয় কাঠামো সম্বন্ধেও মার্ক্র কোন পন্থা নির্দেশ করেন নি। তিনি সর্বহারাদের একনায়ক্ত্বের প্রভাব স্বীকার করেছেন সত্য, কিন্তু হৃতশক্তি বুর্জোয়াদের প্রতিরোধ দমন করেই তার প্রতিষ্ঠা—এইটুকুই বলেছেন মাত্র। তংপরবর্তী সমাজ ব্যবস্থায় শাসনভন্ত্র কি আকারে গঠিত হবে সে সম্বন্ধে তিনি নীরব। মান্তবের অর্থ নৈতিক সম্পর্ক কি রক্ম হবে সে সম্বন্ধে তিনি বলেছেন—প্রত্যেকে নিজের ক্ষমতা অন্থুসারে উৎপাদন করবে এবং প্রত্যেকে প্রয়োজনান্থুসারে উৎপাদনের ফল ভোগ করবে। এর বাস্তব রূপায়ণ স্বভাবতঃই পরিণামে বিশুঙ্খলা ছাড়া আর কিছু নয়। তাঁর এই মতবাদকে পরিবর্তন করে ষ্ট্রালিন বলেছেন, প্রত্যেকে নিজের ক্ষমতা অন্থুসারে উৎপাদন করবে এবং প্রত্যেকে নিজের কর্মের গুণান্থুসারে তার ফল ভোগ করবে। তথনও ঠিক নিশ্চিত হতে পারা যায় না, কারণ কর্মের গুণ বিচার ক্যার ক্ষমতা রয়েছে রাষ্ট্রের হাতে যুক্তিবাদী মান্তবের হাতে নয়, রাষ্ট্র যা বলবে তাই মেনে নিতে হবে। এ অবস্থায় একনায়কত্বকে সমাজতন্ত্রী দেশে উদ্দেশ্য (End) হিসাবে দেখা হয়েছে, উপায় (means) হিসাবে নয়। এ স্থ্যোগে ক্ষমতা দথলই ঐ রাষ্ট্রে সব চেয়ে বড় কথা, জনসাধারণের স্বাধীনতার মূল্য সেথানে থুবই কম; এবং ব্যাপক বলপ্রয়োগের দ্বারা সেথানে মানুষ্বের মনে অবিশ্বাস ও আশংকা বৃদ্ধি করা হছেছে।

ষিতীয়তঃ, মাক্স অর্থ নৈতিক উৎপাদন পদ্ধতির পরিবর্তনের ফলে সমাজ ব্যবস্থার বাস্ত্রিক রূপান্তরের যে শাশ্বত নিয়মটি আবিন্ধার করেছেন তাকে তিনি মানুষের থেকে বেশী মূল্য আরোপ করেছেন। "The socialist society was not to be created by man; it was to result automatically and inevitably from the operation of the forces of production; it was to be a necessary product of historical development." (M. N. Roy—New Humanism) সমাজ বিবর্তনের পথে মানুষের স্ক্রিশীল্ল প্রতিভার প্রতি কোনরূপ মূল্য আরোপ না করার ফলে তাঁর মতবাদের ও মূল্য স্বভাবতঃই অনেকথানি হ্রাস পেয়েছে।

তৃতীয়তঃ, মাক্সের মতে অর্থ নৈতিক শক্তিই পৃথিবীর ইতিহাসে সমাজ বিবর্তনের একমাত্র কারণ। কতথানি সাহসের ওপর ভর করে মাক্স এ কথাটি ব্যক্ত করেছেন জানিনা, তবে একথাও সত্য যে সমাজ বিবর্তনের পথে জাতিগত বৈশিষ্ট্য, ধর্মীয় সংস্কার, দেশপ্রেম, অসাধারণ গুণসম্পন্ন ব্যক্তিত্বের প্রবল ক্ষমতা, ঐতিহ্য, আচার-রীতি-নীতি সবকিছুই মানব ইতিহাসের মধ্যে গণ্য হওয়া উচিত।

চতুর্থতঃ, মার্ক্স বলেছেন যে শ্রেণীদংগ্রামের অবসানে সাম্যবাদী রাষ্ট্রের প্রবর্তনের ফলে

আর্থিক অসাম্য দূর হবে ও পরিশেষে রাষ্ট্রের কোন অন্তিত্ব থাকবে না। পরবর্তীকালে লেনিন এই মতবাদের পরিবর্তন করে বলেছিলেন রাষ্ট্রের অন্তপস্থিতি ব্যক্তি স্বাধীনতার চরম প্রকাশই ইঙ্গিত করে যার অকাল পরিণাম ঘটে বিশৃষ্খলার মধ্যে। স্থতরাং রাষ্ট্রকে পরিচালনা করার জন্ম একটি শাসক-সংস্থা থাকবে; অনেকটা এর দ্বারা শ্রেণীসংগ্রামের অন্তিত্ব পরোক্ষে স্বীকার করা হয়েছে।

মাক্সবিদের বিরুদ্ধে সর্বশেষ অভিযোগ যে তিনি উষ্ত্ত মূল্যের আত্মশাৎ করার ইঙ্গিত দিয়েছেন। তার ফলে ব্যক্তিগত সম্পত্তির জাতীয়করণ অবশুস্তাবী এবং শিল্প ব্যাপারে রাষ্ট্রের নিয়ন্ত্রণ ক্ষমতা অটুট থাকবে। কিন্তু উষ্ত্ত মূল্য না থাকার জন্ম সমাজবাদী দেশে পর্যন্ত শিল্পোন্নতি শন্তব নয় এবং দ্বিতীয়তঃ, সকল ক্ষমতাই যথন রাষ্ট্রের হাতে তথন যে কোন মৃহুর্তে রাষ্ট্র পূঁজিবাদের রূপ গ্রহণ করতে পারে—যে অবস্থাকে মানবেন্দ্র নাথ রায় বলেছেন, "State Capitalism."

এইবার মার্ক্সের বিপ্লব সম্বন্ধে মতবাদ আলোচনা করে আমরা এই প্রশঙ্গ শেষ করব।

সমাজ বিবর্তনের কারণ হিসাবে মার্ক্স অর্থ নৈতিক নির্ধারণবাদকে (Economic Determinism) স্বাগত জানিয়েছেন আবার একথাও বলেছেন, সমাজে শ্রেণী সংগ্রামের তীরতা যখন চরমে পৌছে তখন সর্বহারাশ্রেণী সম্প্র বিপ্লবে প্রবৃত্ত হয় ও ক্ষমতা দখল করে;
তাঁর মতবাদের মধ্যে তিনি মধ্যবিত্ত শ্রেণীর কোন গুরুত্ব দেন নি; বরং এ কথাই বলেছেন রাষ্ট্রের মত কালক্রমে মধ্যবিত্ত শ্রেণীও বিল্পু হবে। কেমন করে তা সন্তব ? অর্থ নৈতিক দিক ছাড়াও মান্থযের স্থকোমল চিত্তবৃত্তি উন্নয়নের আর একটি দিক আমরা দেখতে পাই—তা সাংস্কৃতিক। "সমাজতত্ত্ব" মতবাদটি মধ্যবিত্ত কৃষ্টিশীল ব্যক্তিদেরই স্বৃষ্টি এবং সংস্কৃতির দিক থেকে অন্নন্ধত স্বিহারাদের তারাই নিজ মতবাদ দ্বারা পরিচালিত করে; এক কথায় বিপ্লবের গাংস্কৃতিক হাতিয়ার তারাই স্বৃষ্টি করে। মার্ক্সের এই অদ্রদর্শিতার পরিচয় পাওয়া যায় লেনিন কর্তৃক বিপ্লবোত্তর রাশিয়ায় সমাজ পুন্র্গঠনের সময় মধ্যবিত্ত শ্রেণীকে প্রবল গুরুত্ব দানের মধ্যে।

দ্বিতীয়তঃ, মাক্স বলেছেন ষে মন বা আদর্শেরও রূপান্তর হয় দ্বান্দিক ভাবে; অর্থাৎ সমাঙ্গ যথন স্থিতিশীল নয়, সকল জড়বস্তুই গতিশীল, তথন পরিবর্তনের মৃথে পুরাতন আদর্শের সঙ্গে নতুন আদর্শের সংঘাত হয় এবং পুরাতনের পরাজয় অনিবার্য হয়ে ওঠে। তথন প্রবলতর নতুন শক্তির সঙ্গে ক্ষয়িষ্ণু পুরাতনের এক সমন্বয় (Synthesis) ঘটে। এই মতবাদের মধ্যে আদর্শের বা ধারণার দ্বান্দিক ভাবে রূপান্তর না হয়ে গতিশীলতার পথেই যে এর পরিণতি (not dialectics, but dynamics of ideas), দে কথা মাক্স স্বীকার করেন নি। তারপর Determinism দ্বারা তিনি প্রমাণ করতে চেয়েছেন যে মান্ত্রের কল্লিত রামরাজ্য একটি ফাকা বুলিমাত্র। এখানে মানবেন্দ্রনাথ তাঁর তীত্র সমালোচনা করেছেন। বিপ্লব সম্বন্ধে মানবেন্দ্রনাথের ধারণা এই যে, মান্ত্রয় যুক্তিবাদী এবং যুক্তির বিকাশ হয় তথনই যথন মান্ত্রয

ভার পক্ষে "যেটা প্রয়োজনীয় এবং সেই হেতু সম্ভব" এইটুকু অন্তভ্য করে থাকে। বাঞ্চনীয় বস্তকে লাভ করার প্রচেষ্টা—এই মতকে ভিত্তি করে গড়ে ওঠে ভাববাদ বা কল্পনা (Romanticism); ভাববাদের সঙ্গে যুক্তির সামঞ্জস্ত থাকলে এবং তা যদি সর্বজনগ্রাহ্ হয়, তবেই সমাজে বিপ্লব দেখা দেয়। তাই মানবেন্দ্রনাথের মতে, "Romanticism tempered with reason, and rationalism enlivened by the romantic spirit of adventure, pave the road to successful revolutions." (M. N. Roy—Reason, Romanticism & Revolution, Volume I)

#### তিন

মান্ন্য যুক্তিবাদী বলে সমাজে তার ব্যক্তিস্বাধীনতা সর্বাগ্রে স্বীকার্য; কারণ স্বাধীনতা ব্যতীত সে আপনার যুক্তিবাদী ক্ষমতাকে উপযুক্তরূপে বিকশিত করতে পারে না, এবং যুক্তি ছাড়া তার জ্ঞানার্জনের পরিধিও সঙ্কীর্ণ হয়ে আসে। নতুন মানবতার দার্শনিক ভিত্তি এই যুক্তিবাদী নীতিবোধের ওপর প্রতিষ্ঠিত। প্রকৃতির জগৎ থেকেই মান্নযের উৎপত্তি এবং তার বর্তমান রূপ ও আকার প্রাণীতাত্ত্বিক বিবর্তনের দীর্ঘ ধারার প্রতি ইঙ্গিত করে। তার মন, আবেগ, ইচ্ছা, বুদ্ধি প্রভৃতি নিয়মচালিত প্রাকৃতিক জগতের সঙ্গে ঘনিষ্ঠভাবে সম্প্রজ, স্বতরাং ঐগুলির বিকাশও বৈজ্ঞানিক নিয়মের অন্তর্ভুক্ত। মান্থধের যুক্তিবোধ তার অন্তর্লীন বা সহজাত নীতিবোধকে সংরক্ষিত ও শানিত করে তথন সমাজের মঙ্গল বিধানের নৈতিক কর্তব্য পালনেই দেখা দেয় যুক্তির সার্থকতা। আর মান্নুষ ও সমাজ সম্বন্ধে প্রকৃত জ্ঞান লাভ করতে হলে প্রাকৃতিক বিজ্ঞানের সকল স্বত্তগুলি মামুষের বিকাশের ক্ষেত্রে প্রয়োগ করতে হবে। একশ বছর আগে জীবজগং সম্বন্ধে মাত্রুষ যে জ্ঞান লাভ করেছিল, আজ তার থেকে নিশ্চয়ই সে অনেক দূর অগ্রসর হয়েছে, কারণ মাহুষের জীবন এবং পারস্পরিক সামাজিক সম্পর্ক সম্বন্ধে জ্ঞানাম্বেষণ তার বহুবিধ সমস্যা সমাধান করেছে। বিংশ শতাব্দীর একনায়কত্ত্ব (যা যুক্তিবাদী নয়) তার বিশ্বাস নেই,—তাই তার স্বাধীনতাকামী মন এক নতুন গণতন্ত্রের সন্ধান থোঁজে যেখানে যুক্তিশীল সংগঠন ব্যবস্থার আড়ালে রয়েছে এক অভতপূর্ব নৈতিক আবেদন। তার কারণ এই অন্তর্লীন নীতিবোধই মাহুষকে মাহুষের উপকার সাধনে প্রবৃত্ত করে—"Morality emanates from the rational desire for harmonious and mutually beneficial social relations." (M. N. Roy-New Humanism)

দ্বিতীয়তঃ, বিশ্বমানবতার মধ্যে ব্যক্তিসন্তার অথগু বিকাশের মূল মন্ত্র নিহিত আছে।
নতুন মানবতাবাদী সমাজ ব্যবস্থায় ব্যক্তি স্বাধীনতার যে স্থযোগ দেওয়া হবে, তার ফলে
মান্ত্র তার বিকাশের পথে আপন অভিজ্ঞতার সঙ্গে অপরের অভিজ্ঞতা একত্রে সমন্ত্রিত করবে। তথন তার জ্ঞান বা অভিজ্ঞতা জাতি বা শ্রেণীর স্বার্থে নিয়োজিত হবে না; পরিণামে এই অথণ্ড জ্ঞানের প্রাচ্র্য তাকে মুক্তির পথ দেখাবে। বিশ্বমানবতা তাই জ্ঞাতি ও শ্রেণী নিরপেক্ষ—দেখানে মাহ্নয়, তার স্বাধীনতা ও তার বিকাশই সব চেয়ে বড় কথা। "New Humanism is always cosmopolitan. A cosmopolitan commonwealth of spiritually free men will not be limited by the boundaries of national states,—capitalist, fascist, socialist, communist, or of any other Kind,—which will gradually disappear under the impact of the twentieth century Renaissance of Man." (M. N. Roy—Reason, Romanticism and Revolution—VolumeII)

#### চার

বার্টাও রাদেলের মতে (Philosophy and Politics দুইব্য ) রাষ্ট্রের শাসনতাত্ত্বিক কাঠামোর ভিত্তি প্রতিষ্ঠিত হয় একটি বিশিষ্ট মতবাদকে কেন্দ্র করে। নতুন গণতন্ত্র তেমনি নতুন মানবতাবাদকে আশ্রয় করে গড়ে উঠবে। নতুন গণতন্ত্রের বাস্তব রূপায়ন কেমন করে সম্ভব তার দিক নির্দেশ করা আবশ্যক; এই শাসনতত্ত্বে ব্যক্তি ও তার স্বাধীন সত্তার যথোপযুক্ত বিকাশই মূল লক্ষ্য। দেশের জনগণই—স্বার্থ-সংশ্লিপ্ত কোন দল নয়—শাসন্যন্ত্রকে পরিচালিত করবে। প্রত্যেক নির্বাচনমণ্ডলীস্থিত জনসংস্থার ( People's Committee ) দ্বারা রাষ্ট্রের ক্লষ্ট মর্যাদাসম্পন্ন ব্যক্তিগণকে তারা নির্বাচিত করবে ; এবং জনসংস্থার নির্বাচিত সদস্তরা আবার অন্ত সদস্তদের নির্বাচন করার অধিকার লাভ করবে। এই জনসংস্থাই হবে জনগণের শাসন-তত্ত্বের একমাত্র রান্ধনৈতিক শিক্ষার মূল উৎস। এবং কৃষ্টিশীল লোকেরা রাষ্ট্রের পরিচালন ক্ষমতা লাভ করবেন। বলা বাহুল্য প্লেটোর Republic-এ ব্রণিত "Government of the wise and best"—এই মতের যুক্তিযুক্ত পরিণতি লাভ করেছে নতুন মানবভাবাদের শাসনতান্ত্রিক পরিচালন ব্যাপারে। এথানে ক্নষ্টশীল, স্বাধীন যুক্তিবাদী লোকেরা যে রাষ্ট্রের একমাত্র কর্ণধার হবে এই মত মেনে নেওয়া হয়েছে। শুধু তাই নয়, দেশের শাসন কার্যের প্রত্যেক গুরুত্বপূর্ণ ব্যাপার নিয়ন্ত্রিত করবে উচ্চ শিক্ষিত এবং সাংস্কৃতিক গুণদম্পন্ন ব্যক্তি সমবামে গঠিত একটি রাষ্ট্রীয় পরিষদ ( Council of State )। জনদাধারণের হিতদাধন ও তাদের স্বাধীনতার পথে কোন বাধ। স্বষ্টি না হয়, সেইদিকে তাঁদের লক্ষ্য থাকবে। সবচেয়ে বড় কথা এই যে নতুন সমাজে শাসকগোষ্ঠী ও জনসাধারণের সম্বন্ধ শোষক-শোষিত বা শাসক-শাষিতের ভিত্তিতে গঠিত হবে না, হবে স্থপরিকল্পিত ও স্থশংবদ্ধ সহযোগিতার ভিত্তিতে।

দ্বিতীয়তঃ সমাজে শিক্ষা বিস্তারের পরিকল্পনা রচনা করা হবে ব্যক্তি স্বাধীনতাকে কেন্দ্র করে। অষ্টাদশ শতাব্দীর প্রজ্ঞাদীপ্ত দার্শনিক হেল্ভেগাগের মত মানবেন্দ্রনাথও মনে করতেন শিক্ষাই যুক্তিবাদী মাত্মমকে সংপথে পরিচালিত করে ও সাফল্যের সন্ধান দেয়। মাত্মধের প্রগতি ও উন্নতি নির্ভির করে শিক্ষার ওপর। নাগরিক ও রাজনৈতিক শিক্ষাদানের মূলকেন্দ্রে থাকবে জন-সংস্থা, শিক্ষা বিস্তারের সঙ্গে সঙ্গে জনসাধারণ রাষ্ট্রের সকল গঠনমূলক ব্যাপারে সহযোগিতা করবে।

তৃতীয়তঃ, নতুন সমাজ ব্যবস্থায় কি ভাবে অর্থ নৈতিক পুনর্গঠন সমস্রার সমাধান করা যায়, তারও নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। মুনাফার জন্ম উৎপাদন ব্যবস্থা রহিত করা ও অর্থ নৈতিক নিয়য়ণ ক্ষমতা কেন্দ্রীভূত করা—এ ছয়েয়ই বিরুদ্ধে নতুন অর্থনীতির প্রমোগ করতে হবে। নতুন অর্থনীতির ভিত্তি রচিত হবে ধনতান্ত্রিক বা সমাজতান্ত্রিক পদ্ধতিতে নয়, সমবায় পদ্ধতির (co-operative system) মাধ্যমে। উৎপাদক ও ভোগকারীর সম্পর্ক, সমবায় সংগঠন স্ফের মাধ্যমে নির্ধারিত হবে। এইরূপ সমবায় অর্থনীতিতে আধুনিক বিজ্ঞানসম্মত য়য়্রসমূহের সন্থাবহারে শিল্পের উয়তি সম্ভব হবে এবং যাতে ধন বন্টনের অসাম্য না হয়, তার প্রতিও লক্ষ্য রাখা হবে।

চতুর্থতঃ নতুন মানবতাবাদের সাংস্কৃতিক ভিত্তি গঠিত হবে সকল দার্শনিক মতবাদকে বৈজ্ঞানিক গবেষণা ও জ্ঞানের আলোকে বিচার করার মাধ্যমে ও সকল সমাজ-বিজ্ঞানের ক্ষেত্রে তার প্রয়োগের ব্যাপারে। বিজ্ঞানই মান্ন্থকে জ্ঞানের আলো দান করে ও তার প্রগতির পথ প্রশস্ত করে। শিক্ষিত জনসাধারণ অশিক্ষিত ও অর্দ্ধশিক্ষিতদের মধ্যে মানবতাবাদের মূল নীতিগুলি ব্যাখ্যা করে তাদের ব্যক্তিম্বাধীনতা, যৌক্তিক ধর্মের মূল্যবোধ সম্বন্ধে সচেতন করে তুলবে—এইভাবে জাতি নিরপেক্ষ মানবতাবাদের প্রতিষ্ঠা সম্ভব হবে। কেন না অযৌক্তিকতা ও ধর্মোন্মত্ততা প্রকাশ পায় গোঁড়া জাতীয়তাবাদী ম্বৈরাচারী রাষ্ট্রে; যুক্তিবাদী মান্ন্য সকল ব্যক্তির স্বাধীন সত্তা বিকাশে বিশ্বাদী, সেইজগ্রই সে ব্যক্তি বা মান্ন্যকে আপন অভিক্ততার দ্বারা আত্মন্থ করতে চায়। মানবতাবাদ মান্ন্যকে সেইরপ স্থযোগ দান করবে।

### পাঁচ

"নতুন মানবতাবাদ" ছাড়াও আমরা হয়ত পার্লামেণ্টারী গণতন্ত্রের নজীর তুলে ঐ রূপ শাসনতন্ত্রের সার্থকতা দেখাতে পারি। তথাপি এ কথা স্বীকার্য যে পার্লামেণ্টারী শাসনতন্ত্র মান্থকে পূর্ণ বিকাশের কোন স্থযোগ দেয় নি। স্থায়াস্থায় বিচারহীন জননেতার দ্বারা পরিচালিত শাসনব্যবস্থা রাষ্ট্র বা ব্যক্তি স্বাধীনতারক্ষার কোন স্থনিদিষ্ট কর্মপন্থা অবলম্বন করে না। জনগণ প্রেরিত প্রতিনিধি পার্লামেণ্টে সকল সময়ই তার স্বার্থরক্ষার উপযুক্ত মুখপাত্র হবে, তারই বা নিশ্চয়তা কি? অনেক সময় দেখা যায় যে পার্লামেণ্টে প্রেরিত প্রতিনিধিরা জনসাধারণের নিকট প্রদন্ত প্রতিশ্রুতি ভঙ্গ করেছে। আবার এ রকমও দেখা যায় সংখ্যা গরিষ্ঠ দল ক্ষমতা দখল করে শ্রেণীস্বার্থে জনসাধারণের সকল স্থযোগ স্থবিধা লাভ করার পথ বন্ধ করে রেখেছে। এক নায়কত্ব বা পার্লামেণ্টারী শাসন কোনটাই মান্থবের বিশ্বাস অর্জন করতে পারছে না। তাই নতুন গণতন্ত্র মান্থবের মনে আশা ও বিশ্বাস জাগিয়ে তোলার চেষ্টা করছে। অবশ্য এ ব্যবস্থা প্রতিষ্ঠার ক্ষেত্রে কতকগুলি সমস্থা দেখা দেয়:

- (১) বর্তমান আন্তর্জাতিক পরিস্থিতিতে এ ব্যবস্থার বাস্তব রূপায়ণ সম্ভব নয়; পৃথিবীর সর্বত্রই সাম্রাজ্যবাদী শোষক শ্রেণীর হাত থেকে মৃক্তি পাবার জন্ম জাতীয়তাবাদী গণজাগরণ দেখা দিয়েছে। সমাজ বিবর্তনের দীর্ঘ ধারার পথে এর প্রতিষ্ঠা সম্ভব হবে।
- (২) নতুন সমাজব্যবস্থার রাষ্ট্র কাঠামো প্রায় সবটা সাংস্কৃতিক ভিত্তির ওপর প্রতিষ্ঠিত। স্থতরাং শিক্ষা বিস্তারের প্রয়োজন সর্বাগ্রে; আবার শিক্ষাবিস্তার সময় সাপেক্ষ। স্থতরাং এর প্রতিষ্ঠার জন্ম দীর্ঘ সময় অপেক্ষা করতে হবে।
- (৩) ব্যক্তিগন্তার সামগ্রিক বিকাশের ফলে নতুন সমাজে জনসাধারণের মানসিক উন্নতিতে সংস্কৃতি বোধের মান নির্ধারণ করা ছব্নছ ব্যাপার; তথাপি এ কথা ঠিক যে মান্তবের দীর্ঘদিনব্যাপী সভ্যতার চিরস্তন মূল্যবোধই সমাজে ব্যক্তিস্বাধীনতার চরম মূল্য দান করবে।
- (৪) মানবতাবাদের সহজ দিকগুলি জনসাধারণের মধ্যে গ্রহণযোগ্য করে তোলা আর এক সমস্তা; কিন্তু শিক্ষাবিস্তার ও মান্ত্যের অন্তর্লীন স্বষ্টি ক্ষমতায় আস্থা—এ ছটি উপায়ই তার প্রকৃত সমাধান।

আশাবাদী মাহ্যব নতুন সমাজগঠনের স্বপ্ন দেখে। পৃথিবীর ইতিহাসে অনস্তকাল ধরে সে স্বাধীনতা লাভ করার জন্ম সংগ্রাম করে এসেছে; এক কথায় তার যুগব্যাপী জীবন সংগ্রাম প্রত্যক্ষ স্বাধীনতা লাভ করার জন্মই। কিন্তু কি ফিউডাল, কি ধনতন্ত্র, কি সমাজতন্ত্র—প্রত্যেক সমাজেই তাকে স্বাধীনতার চরম মূল্য দিতে হয়েছে স্বাধীনতার বিদর্জন দিয়ে। কোন সমাজ ব্যবস্থাই যথন চরম বা স্থিতিশীল নয়, তথন তাকে একমাত্র লক্ষ্য হিসাবে ধরার কোন অর্থ হয় না। ধনতান্ত্রিক সমাজের লোকেরা সাম্যবাদের উৎপত্তি হতে পারে এ কথা ভেবে দেখে নি, কিন্তু ধনতন্ত্রের আভ্যন্তরীন সংঘাত আর এক নতুন সমাজের স্কুচনা করেছে, আবার স্বাধীনতা বিধ্বংসী একনায়কত্ব স্বাধীন মাহ্মকে নতুন সমাজ গঠনের আশা দেয়। এই মানবতাবাদী সমাজব্যবস্থাও হয়ত বিবর্তনের পথে অন্ত এক সমাজের রূপ লাভ করতে পারে। তবে নতুন সমাজের যুক্তিযুক্ত দিকগুলি আলোচনা করলে বর্তমান পরিস্থিতিতে এই ব্যবস্থাই স্বাধীনতাকামী মান্থবের আশা ভ্রসার উৎসন্থল হিসাবে মনে হতে পারে।

# নিতান্তই সন্ধ্যার গল্প

( অনুবাদ গল্প )

#### **অরুণাভ দাশগুপ্ত—**পঞ্চম বর্ষ, কলা

অজস্র গাছপালার সংমিশ্রণে একটি ঝোপ, পার্কের রেলিং তাকে ছুঁয়ে গিয়েছে। তার সামনেই একটা বেঞ্চে নর্মান গোর্টস্বি বসে পড়ল। অনতিদূরে অপ্রশস্ত রাস্তা, বিভিন্ন যানের সমারোহ। তারই ফাঁকে রাস্তার টুকরো টুকরো যেসব ছবি দেখা যেত, অন্ধকার তা মুছে দিয়েছে।

সময়টা মার্চ মাসের সন্ধ্যা। অন্ধকার গাঢ় হয়ে নেমেছে। আকাশে অস্পষ্ট চাঁদ, অদুরে অসংখ্য ল্যাম্পপোন্টের শীর্ষে আলো জলছে, নইলে হয়ত আরো নিবিড় মনে হত। রাস্তাঘাটে লোকচলাচল স্বন্ধতর; অথচ, কী আশ্চর্য, এখনও এই পার্কে বহুজন ঘোরাফের। করছে, নয়ত বসে আছে নিভূতে, অন্ধকারে শুধু তাদের অস্তিস্থই টের পাওয়া যায়।

দৃশ্যটা নর্মান গোর্টন্বির ভালোলাগল। তার মনের সঙ্গে এর এক আশ্চর্য সঙ্গতি ছিল। জীবনমুদ্ধে যারা ছেরে যায় অন্ধকারই তাদের আশ্রয়। দিনের আলোয় তারা গা ঢাকা দিয়ে থাকে, সন্ধ্যা ছলেই নির্জন আন্তানা খোঁজে। অন্ধকার ওদের পরাজিত রূপটিকে আড়াল করে দেয়।

পেছনে রেলিং পার হলেই অন্য এক জগং—আলো-আনন্দ-উচ্ছাসের মেলা। হৈহল্লা ভেসে আসছে, আলো জলছে নানা রঙের। ওরা চলতে ফিরতে সংগ্রাম করে, হেরে

যায় না, হার স্বীকার করে না। নর্মান গোর্টন্বির মনে অনেক ভাবনা ভিড় করে এল।

টাকা-পয়সার অভাব তার নেই, ইচ্ছে করলেই ওই আলোর জগতে সে ফুর্তি লুটতে পারত
অনায়াসে। তবু নিজেকে তার পরাজিত মনে হচ্ছিল। সত্যিই তার পরাজয় ঘটেছে,

ঘটেছে অন্যতর ক্ষেত্রে। মৃহুর্তের জন্যে তার মনে হচ্ছিল তার স্বপ্ন বুঝি ফ্রিয়ে গেছে।

সন্ধায় নিভ্ত পার্কে ওই সব ব্যর্থ মান্ত্রের মিছিল দেখতে তার কেমন এক নিষ্ঠুর তৃপ্তি

ইচ্ছিল।

তার ঠিক পাশেই বসে ছিলেন এক বৃদ্ধ ভদ্রলোক। ওই মুথের দিকে তাকিয়ে সন্দেহ থাকে না তাঁর বেঁচে থাকার অর্থ আজ নিঃশেষ হয়ে গিয়েছে, প্রতিপক্ষের তুলনায় আজ তিনি একান্তই নিঃম্ব। পরণের পোষাক খুব থেলো নয়, অন্তত আধো-অন্ধকারে তাতে কাজ চলে যায়। কিন্তু মুথের দিকে তাকাও। মনে হবে ওই মুথের প্রতি সমবেদনায় কারো চোথের জল ঝরে নি, কোনো মনে এতটুকু ক্ষোভ জাগে নি। একা, সম্পূর্ণ একা। ভদ্রলোক উঠে দাঁড়ালেন, বোধ হয় বাড়ির দিকে পা বাড়ালেন। সেধানে হয়ত তাঁকে প্রতি মুহুর্তে

অপমান সইতে হয়; হয়ত তাঁর বাড়িতে দ্বিতীয় কেউ নেই, শুধু সপ্তাহান্তে একবার পাওনা শোধ করে দিলেই তাঁর সম্পর্ক চুকে যায় পৃথিবীর সঙ্গে। গোর্টস্বি নিজের মনে ভাবতে লাগল; রাতের অন্ধকারে মৃতিটা মিলিয়ে গেছে ততক্ষণে।

মিনিটখানেকও বোধ হয় কাটে নি, একজন উদ্ভান্ত যুবক এসে বসল তাঁর আসনে। বসল বলা যায় না, নিজেকে ছুঁড়ে ফেলে দিল। সাজসজ্জায় চমক আছে, কিন্তু মুখের দিকে তাকাতেই আগের ভদ্রলোকটির কথা মনে পড়ল গোর্টস্বির। জিজেস করলে, 'আপনাকে খুব খুশী দেখাচ্ছে না তো, ব্যাপার কী ?'

যুবকটি এমন প্রশ্নই আশা করছিল। গোটদ্বির দিকে চোথ ফিরিয়ে বলল, 'এরকম বিপদে পড়লে আপনিও খুণী হতেন মনে হয় না। মুর্থের মত কাল করলে যা হয়।' কঠে তার কোভের আভাদ।

'অম্পষ্ট থেকে যাচ্ছে', গোর্টদ্বি নিলিপ্ত কণ্ঠে বললে।

'আঙ্গ বিকেলেই এথানে এসেছি। যে হোটেলে বরাবর থাকি, গিয়ে দেখি তার চিহ্নমাত্র নেই, বদলে একটা সিনেমাহাউস শোভা পাচ্ছে। ট্যাক্সিড়াইভারের কথামত আর একটা হোটেলে উঠলাম। ত্ব'একজনের কাছে চিঠিও লিথলাম হোটেলের ঠিকানা দিয়ে, তারপর বাইরে বেরোলাম কিছু সাবান কিনবার মানসে। আনতে ভুলে গিয়েছিলাম, হোটেলের সাবান ব্যবহারে আমার আবার বেয়া লাগে। সাবান কিনে একটু এদিক ওনিক ঘুরে বেড়ালাম, 'বার'-এ ঢুকে গলা ভিজিয়ে নিলাম। ফিরতে যাব থেয়াল হল হোটেলটার নাম এমন কী রাস্তাটার নামও মনে করতে পারছিনে। লওনে আমার বন্ধুবান্ধব নেই, ভেবে কুলকিনারা পাচ্ছিনে। আপনি বলবেন, যাদের চিঠি লিথেছি তাদের কাছে 'তার' করে দিলেই হয়। কিন্ত চিঠি তো আগামীকালের আগে তাদের কাছে পৌছচ্ছে না। এদিকে মাত্র এক শিলিং নিয়ে বেরিয়েছিলাম, সাবান কিনতে আর গলা ভেজাতে তার সবটাই প্রায় উড়ে গেছে। ত্ব'পেন্স মাত্র অবশিষ্ট আছে, ঘুরে বেড়াচ্ছি, কোথাম রাত কাটাব হিন্স পাচ্ছি নে।'

যুবকটি থামল। দীর্ঘ বক্তৃতার পর একটুথানি বিশ্রাম। গোর্টদ্বির মুখেও কথা নেই। তা লক্ষ্য করে যুবকটি হতাশ ক্ষ্ম কণ্ঠে বলল, 'বানিয়ে বলছি ভাবছেন তো?'

'মোটেই তা নয়,' গোর্টদ্বি একটু ভেবে বলল, 'এরকম বিপাকে আমিও পড়েছিলাম মনে পড়ে। বিদেশে। আমার সঙ্গে একটি বন্ধুও ছিল, হোটেলটার নাম একই সঙ্গে ভূলে গেল। শেষে আবছা আবছা মনে পড়ল হোটেলটা কোন হ্রদের দক্ষিণ দিকে। সৌভাগ্য-ক্রমে হ্রদের নামটাও মনে এল। তারপর স্ত্র ধরে ধরে হোটেলটাকে খুঁজে বার করলাম।'

ছেলেটির চোথম্থ উজ্জ্বল হয়ে উঠল, আধো-অন্ধকারেও গোর্টস্বির চোথ এড়াল না। খুশির সঙ্গে বললে, 'বিদেশ হলে ভাবতুম না। ব্রিটিশ কন্সালের সঙ্গে দেখা করলেই সমস্ত

মিটে বেত। নিজের দেশেই যত ঝামেলা। যদি কোন ভদ্রলোক বিশ্বাস করে সামাগ্য ধার দিতে রাজী হন, তা হলে হয়ত লণ্ডনের রাস্তায় রাত কাটাতে হবে না। আপনি আমার গল্প অবিশাস করেন নি, সেজন্যে ধ্যুবাদ।'

ইঙ্গিতটা গোর্টস্বি ধরতে পারল। আন্তে বলল, 'ঠিক আছে। কিন্তু কেনা সাবানটি দেখাতে পারছেন না—আপনার গল্পের বুছনিতে এইটুকুই গোলমেলে ঠেকছে।'

সঙ্গে সঙ্গেই ছেলেটি সামনে ঝুঁকে পড়ল, ত্'পকেট ছাতড়াল অনেকক্ষণ, তারপর ছঠাৎ দাঁড়িয়ে পড়ল, 'নিশ্চয়ই ছারিয়ে গেছে।'

গোর্টস্বি ঈষং হাসল, 'হোর্টেল হারালো, সাবানও হারালো—এবং একই সন্ধ্যায়। মনে হচ্ছে ইচ্ছে করেই হারিয়েছেন।' মন্তব্যের শেষটুকু আর শুনল না, ছেলেটি অন্ধকারে মিলিয়ে গেল। আগাগোড়া মুখটি নীচ করে।

গোর্টস্বি আপনমনে বলল, 'সাবানটা দেখাতে পারলেই আর কিছু বলার থাকত না।
একটু বৃদ্ধির ভূলে ছেলেটি কিছু প্রাপ্তির স্থােগ থেকে বঞ্চিত হল। থেয়াল করে যদি
একটিও সাবান সঙ্গে রাখত, তা হলে ওকে জিনিয়স বলতে বাধত না। In this
particular line genius certainly consists of an infinite capacity for
taking precautions.

উঠতে যাবে, বাধা পড়ল। নীচের দিকে তাকাতেই গোর্টস্বির চলার শক্তি হারিয়ে গেল। অলক্ষ্যে বেঞ্চের নীচে প্যাকেটের মত কী একটা পড়ে আছে। নতুন কেনা একথানি সাবান রঙীন কাগজে মোড়া। খুব সম্ভব ঝপ্করে বসবার সময় ছেলেটির পকেট থেকে ওটা পড়ে গিয়েছিল। গোর্টস্বি সেটা নিজহাতে তুলে নিল। যেতে যেতে চোখ রাখল চারিদিকে, যদি সন্ধান মেলে। কিছুতেই খুঁজে পাওয়া গেল না। হতাশ হয়ে গোর্টস্বি বাড়ি ফিরতে যাবে, এমন সময় তার নজরে পড়ল অদ্বে রাস্তার মোড়ে ছেলেটি দাঁড়িয়ে রয়েছে। কোনদিকে যাবে ইতন্ততঃ করছে। গোর্টস্বিকে আসতে দেখে ওর চোথে যুদ্ধ ঘনিয়ে এল।

সাবানের মোড়কটা এগিয়ে দিয়ে গোর্টদবি অন্তপ্ত কণ্ঠে বলল, 'সিটের নীচেই পড়েছিল, আপনি চলে যাবার পর খুঁজে পাই। আমার সন্দেহ মিটে গেছে। অবিশ্বাস করেছিলাম, মাপ করবেন; যদিও অবিশ্বাস না করে তথন উপায় ছিল না। যা হোক, সাবানটা যথন পাওয়া গেছে, এইটুকু ভদ্রতা করবার স্থযোগ দিন। এই নিন, আশা করি এক পাউওওই আপনার কাজ চলে যাবে।' তারপর একটি কার্ড ওর হাতে দিয়ে বললে, 'আমার ঠিকানা। স্থবিধেমতো একদিন ফেরত দিয়ে আগবেন। এই ধকন আপনার সাবান, আর যেন হারাবেন না, ওটা আপনার সত্যিকারের বন্ধ।'

'আমার সৌভাগ্য এটা পাওয়া গেছে' সক্ষতজ্ঞ কঠে বলল ছেলেটি, তারপর ধ্যুবাদ জানিয়ে নাইট্স্ত্রিজের পথ ধরল। 'বেচারা, একটুর জন্মে বেঁচে গেল।' গোর্টস্বি ভাবল, বিচার না করে একটা কিছু ভেবে নেওয়া অসম্বত। আমার ভুল হয়েছিল।

গোর্টস্বি বাড়ির দিকে ফিরল। আবার সেই পার্ক, একটু আগে যেখানে ছোট্ট একটা নাটকের অভিনয় হয়ে গেল। কে একজন সেই বেঞ্টার চারিদিক চষে বেড়াচ্ছে। লক্ষ্য করে দেখল, সেই বৃদ্ধ ভদ্রলোক।

'কিছু হারালো না কী আপনার ?' গোর্টস্বি প্রশ্ন করল।
—'হাা, একথানি সাবান।'\*

# কলেজ স্ট্রীট

## শিশিরকুমার দাশ-প্রাক্তন ছাত্র

এ পথে আমি যে গেছি বারবার। তবু এই চেনাপথে কথনও কথনও একটা অনির্বাচা তয় যিরে আদে। এই ট্রামবাদের ভিড়ে, লোকজনের চলাফেরার আড়ালে দেই ভয়ের সাড়া পাই। কয়েকটা নিম দেবদাকর ডালপাতার অয়কারে সেই অনেক চেনা বিশ্বয় আর ভয়ের অছির পদচারণা। মাঝে মাঝে কোন এক অবসয় বিকেলের তুর্বল মূহুর্তে একা একা এই পথে চলতে গিয়ে ভীষণ য়য়্রণায় নিক্ষর্বাথায় গুমরে মরি। ইতিহাসের ক্লান্ত পথিকেরা যথন হেঁটে যায় তথন সামনে ভীড় করে দাঁড়ায় ইতিহাসের জিজ্ঞাসা। তাই এ পথে হাঁটতে ভয়। তবু হাঁটি।

কলেজ ক্রিটে চুকব সেদিন। পথে রাধাকাস্ত দেবের লাঠিয়ালর। লাঠি উচিয়ে ধরল:
মাত্ যাও। কেন যাবোনা। ছি ছি, হিন্দুর ছেলে মড়া কাটবে, জাতধর্ম সব ভাসিয়ে, দেখানে
কেন যাবে। কলেজ ক্রিটে ঢোকার পথে প্রথম নিষেধ। তবুও আজকের রোদচকিত ছপুর-বেলায় বারবার চমকে উঠি। আর মেডিক্যাল কলেজের লাল ইটে ইতিহাসের প্রথম মৃত্তির
যব্বণায় সেই নিষেধ কোথায় ভেঙে ভেসে যায়। তার সামনে কয়েকটা মৃহুর্ত দাঁড়াই। বাইরের
দরজায় ফেরিওয়ালার হাঁক ভাক হঠাৎ স্তর্ক হয়ে য়য়, তার মাঝপান দিয়ে ঢোকে জুড়িগাড়ি,
দামী মসলিনে দরজায় পর্দা, কোচম্যান হাঁকছে, সামনেওয়ালা থবরদার। তার পরেই আসে
একটা পালকী, পেছনে পেছনে ক্লান্ত তিনটে ছেলে ছুটতে ছুটতে আসছে, আর তোতা পাথির
মত চেঁচিয়ে চলছে, Have pity on me.

আর করুণার ঝর্ণাধার। ক্ষরিত হচ্ছে। কিন্তু ইতিহাসের ক্লান্ত পথিক আমি ওথানে যেতে পারিনা। পাশের লোকটি যে সম্রুমে বলে দিয়েছে ঐ ত' গেলেন প্রিন্স দারকানাথ, আর

 <sup>&#</sup>x27;সাকি' লিখিত 'Dusk' গলটির ঈষৎ পরিবভিত ও পরিবর্ধিত বঙ্গানুবাদ।

এই যে ডেভিড হেয়ার। সংকোচ হয় ভীষণ, ডেভিড হেয়ার হয়ত সম্প্রেহ ধমক দেবেন। আর প্রিন্স। ভাবতেও ভয়।

কিন্ত ছুটে যাবো কোথায়। কেন, গোলদিঘির মাঠে। ওথানে কারা জটলা পাকাচ্ছে। যাওয়াই যাক ওদের কাছে। পরণে ওদের চোগাচাপকান। এক জনের নিখুঁত বিলিতি স্থাট আর একজনের ধৃতি পাঞ্জাবি। তুম্ল তর্ক হচ্ছে বোধ হয়। কান পেতে শোনাই যাক না। ধৃতি চাদর পরিহিত বাঙালি বাবু বলছেন: মধু, তুমি রিচার্ডসনের সিলেকসান পড়লে?

উল্লিস্ড হয়ে উঠল ছেলেটা: I wish I had been the author of it. আবার একটু থেমেই আর একজনের দিকে চেয়ে, How should I like to see you write my life, if I happen to be a great poet, which, I am almost sure, I shall be if I can go to England. রাজনারায়ণ, এত চুপচাপ কেন?

সভয়ে দাঁড়াই একপাশে। রাজনারায়ণ, গৌরদাস, ভূদেব আর মধুস্থদন। কাছে গেলেই মধুস্থদন একবার হাতের বইগুলির দিকে চোখ বোলাবেন। তার পরই বলবেন হয়ত : কীপড়ছ আজকাল। পড়েছো হোমার ভার্জিল টাসো মিন্টন বায়রন? একটাও পড়েছি বলতে ভয় হয়, পড়িনি বলতে আরো ভয়। মধুস্থদন ধমকে উঠবেন: ইডিঅট। Have you read Bharat Chandra, that old fool of 'Krishnanagar'? বলতে যাচ্ছিলাম: অশ্লীল তাই। কিন্তু চট করে নিজের হাতের বইটার দিকে চোখ পড়তেই কথাটা আটকে গেল। ভূদেব বলে উঠলেন: মধু, আমি উঠি, তোমাদের ত' আবার। মধুস্থদন হেসে বললেন: বুঝ লোক যে জানো সন্ধান। ছিপি খোলার শব্দ হয়।

স্থুল কলেজে শেখা একটা কথা প্রয়োগ করলাম মনে মনে: উচ্চ্ছাল, মাতৃভাষায় কথা বলতেও লজ্জা পায়। সাস্থনা মেলে যেন মনে মনে: বাংলাই জানত না। মূহূর্তে চকিত হয়ে উঠি, আমি আজো পৃথিবী বানানটা ভুল লিখি।

মধুস্থন ধমকাচ্ছেন: কুত্তিবাস পড়নি। হাউ ন্ট্রেঞ্জ। আজকাল কি তোমার মত কুলিরা সাহিত্য পড়ছে। প্লিজ রিটায়ার। গেট আউট।

ব্যর্থ হয়ে দাঁড়াই সংস্কৃত কলেজের সামনে। পাইচারী করছেন চটি পায়ে সেই বাহ্মণ পণ্ডিত। সম্রম করার বিশেষ প্রয়োজন বোধ করিনি কোনদিন, আজো নয়। উঠে যাছিলাম সিঁড়ি দিয়ে। হঠাং বজ্রকণ্ঠ: কোথায় যাচ্ছ? থমকে দাঁড়ালাম। লোকটার মুখ আমার প্রথম ভাগের ওপর আঁকা সেই কালো লোকটির ম্থের মত। প্রথমে বিস্ময়, পরে হংকম্প, পরিশেষে এক মিশ্র অনুভূতিতে প্রণামই করে বসলাম।

কি চাই ? বললাম : চাইনা কিছুই, আপনার সঙ্গে একটু কথা বলতে চাই। কিন্তু এখন সময় নেই আমার। গভর্ণবের সঙ্গে দেখা করতে যাচ্ছি। এতক্ষণ পরিশ্রমে ক্লান্ত আছি। সাংখ্য বেদান্ত না পড়িয়ে যাতে মিল পড়ানো হয় সে কথাই বলছিলাম ওঁদের। তা— কিছু চাই ?

অপরাধীর মত মুখ করে বললাম : দেখুন আপনার বিধবা বিবাহ আন্দোলনের কী সার্থকতা আছে, আইন করে কি আর কিছু…

বিভাগাগর গর্জন করে উঠলেন: আইনের মধ্য দিয়েই গামাজিক বোধকে প্রতিষ্ঠা দিতে হবে। এটুকু বোঝো না। ইতিহাগের ওপার থেকে কথা বলছ, ওপারের সবই ত বন্রেখায় ঝাপদা। বিচার বৃদ্ধি হয়নি এতটুকু। কথাটা ঘোরাবার জন্ম বললাম: আপনি নাকি নান্তিক?

হেসে উঠলেন বিভাসাগর। সিঁড়ি দিয়ে নামতে নামতে বললেন: পৃথিবীতে এত মানুষ, এত যন্ত্ৰণা, এত তঃখ আর তাদের ভালোবেসে এত আনন্দ। তথন ঐ সকাল সদ্ধোর পৃদ্ধাহ্নিকটা মিথ্যে মনে হয়, ঘটা করে ঘণ্টা নাড়ায় সাড়া দিতে পারি না। আর এত বিস্তৃত জীবনের প্রাস্তরে হাঁটতে হাঁটতে এত বিচিত্র সংগীত সেধানে ভগবান নিয়ে কখনও ভাবিনি।

হঠাৎ বিত্যাসাগরের কথা থেমে গেল। মুনিভার্সিটি ইনস্টিটিউটের পাশ দিয়ে ছুটে আসছে পালকী। বিত্যাসাগর কাঁধে হাত দিয়ে বললেন: ওকে চিনিস? তোদের প্রথম গ্র্যাজুয়েট। ওর বই পড়েছিস?

পড়েছি—কিন্তু ভীষণ সেকেলে, রিয়ালি স্টিক নয়, বিশেষ করে—তাই চুপ করে রইলাম। থড়ানাসা, চাপা ঠোঁট স্থিরচোথ স্থদর্শন পুরুষটিকে আগেও কয়েকবার দেখেছি এই রাস্তায়। এখন পেছনে একটি লোক আগছে। পাল্কী থেকে নামলেন সেই তীক্ষ্ণ পুরুষ। পেছনের আর্দালী ছাতা খুলে ধরল। ক্লাশ পর্যন্ত সে চলল! ক্লাশে চুকলেন, ছাতা বন্ধ হল। ক্লাশ থেকে বেরোলেন আবার ছাতা খুলল আর্দালী।

স্থদর্শন পুরুষটি কি রুবাশে কথনও কোন নীরস বক্তৃতার অবকাশে ভাবেননি: ইতিহাসের কোন নির্জন প্রান্তব্যে একটি রাজপুরুষ ঘোড়া ছুটিয়ে চলেছে, বিদ্যুৎ বজ্রে বিদীর্ণ আকাশের তলা দিয়ে, কোন এক অনির্দেশ্য মন্দিরের দিকে। সেই ঝড় বৃষ্টির মধ্যে সেই রাজপুরুষটি কি একবারও মন্দির দ্বারে আঘাত করেনি। নিশ্চয়ই করেছিল। অন্ধকারে কেউ দেখিনি। মন্দির দ্বোজা পেরোলেই অবগুঠিতা তুর্গেশনন্দিনী।

কোন দিন কি সামনের মাঠে চারজন বন্ধুর সঙ্গে ওরা গল্প করেন নি। কেউ বলেন নি
কি আমি লিখব মহাকাব্য, স্বর্গজন্মী বৃত্ত নিয়ে। ঠাকুর বাড়ির স্থদর্শন ছেলেটি কি বলেনি
দর্শনের তুর্জহত্ম তত্ত্বর 'পর প্রকাশিত নৃত্নত্ম বইর কথা। আর সেই খড়গনাসা স্বপ্রাপ্ত্র
যুবক, বহু বিনিদ্ররাত্ত্রির স্থতীর ব্যথায়, দেশ-জাতির যন্ত্রণায় বন্ধুদের কি একবারও জিজ্ঞান
করেনি: এ জীবন লইয়া কি করিব —িক করিতে হয়।

'এ জীবন লইয়া কি করিব! কি করিতে হয়'।

জানিনা। তার ক্ষমা আছে। কিন্তু আমি যে জানতে চাই না। এই পাথরে বাঁধা কলকাতার পথে পথে হাঁটি, নিঅন আলোয় স্বপ্ন বুনি। কথনও উচ্চণ্ড কোলাহলে, কথনও ফেনোজ্জল প্রমন্ততায়, কথনও যন্ত্রণার নথরের দিন কাটাই, মুহূর্ত কাটাই। তার আড়ালে জীবনকে রেথে দিয়েছি। তার কোন আরম্ভ নেই, পরিশেষ নেই, পরিণাম নেই! উদ্দেশ্মহীন জীবনকে নিয়ে হুহাতে ছুঁড়ে ফেলে দিই জনতার ভীড়ে। মাহ্যুষ্ব হুয়ে জ্মাই, মাহ্যুষ্ব না হুয়ে জ্মাবার কামনা নিয়ে মরি। এমন শতাব্দীর ক্লান্ত রাজপথে হুঁটে বেড়াই। তাই ভয়। ভয়ই বা কিসের।

এই ত' বেরিয়ে এলাম ঘর থেকে। ওরা ক্লাশ করুক। প্রেসিডেন্সি কলেজের সিঁ ড়ির তলায় দাঁড়িয়ে ভয়টাকে কাটাবার চেষ্টা করি। সামনের একটা টেবিলে জ্বতোশুদ্ধ পা-টা তুলে দিই। তারও উপায় নেই।

:পা নামাও। ওথানে আমি রাত্রে ঘুমোই যে।

ং ঘুমোবার আর জায়গা পেলেন না। মুথের দিকে না তাকিয়েই বললাম।

ৃত্ই স্বী কিনা। একটু হাসলেন যেন। ঘূরে দাঁড়ালাম। কাল রাত্রে এথানেই শুয়ে শুয়ে একটা প্রাবন্ধ লিথছিলাম। কেশববাব্র সঙ্গে আর থাকা হলনা বোধ হয়।

শিবনাথ শাস্ত্রী। চেষ্টা করে চিনতে পারলাম। ধর্ম নিয়ে কি ভাবছ তোমরা ? কিছুই ভাবিনা। একেবারেই না? আজে না। আচ্ছা এস।

মাঠে বেরিয়ে দেখি সেই তিনটে ছেলে যাদের দেখেছি মেডিক্যাল কলেজের সামনে পান্ধীর পেছনে পেছনে দৌড়োতে—বল খেলছে—আর যেন সেই প্রাতম্মরণীয় পঞ্চগোরার একঙ্গন নাচতে নাচতে বলছেন: ইয়েস, ইয়েস, কাম টু মি।

ভালো করে দেখলাম। না সেই পুরোনো স্ট্যাচু। শুকনো মালা। ফুল নেই। স্বতোটা আছে।

'এ-জীবন লইয়া কি করিব। কি করিতে হয়।'

রেখে দাও বাজে প্রশ্ন। এশো কফি হৌসে। কিন্তু দেখো, চেয়ে দেখো ওরা, কারা আগছে—প্রত্যেকের চোথে কেমন জলন্ত জিজ্ঞাপা। দেখো, একটা ইতিহাস যেন হেঁটে আগছে। ওর সঙ্গে সঙ্গে বলছেন জবাব দাও: সতীদাহ এখনও কেন বন্ধ হয়নি—ঘরে, রানাঘরে এখনও ঘোঁয়ায়, চোখের জলে, এখনও আত্মহত্যা কেন হয়। ঐ যে সামনে বিভাসাগর আগছেন। চাক্রি ছেড়ে দিয়েছেন। রসময় দত্ত ঠাট্টা করে বলছেন: বিভাসাগর খাবে কি? উত্তর পাচ্ছে, আলু পটল বেচে। একটু হেসে বলছেন, ভারতবর্ষের এমন কোন রাজা নেই যার নাকের ওপর এই চটি জুতো মারতে না পারি—সেই বিভাসাগর বলছেন: জবাব দাও, এখনও কেন তোমাদের ঘরে নারীর মূল্য নেই, ঘরে ঘরে এখনও কেন বিষ খায়। আর মেয়েরা একশবছর ধরে ইংরেজি শিক্ষা নিয়ে এখনও স্বাধীন চিন্তা করেনা, ভাবেনা, লেখে না।

বিপর্যন্ত হয়েও একটা স্কুযোগ পেলাম। বললাম: এ প্রশ্নটা তাঁরাই জবাব দেবেন তাঁদের কর্মে চিস্তায়।

হাতে আমার একটা ছোট্ট বই—সত্য প্রকাশিত। মনে হয় মাইকেল এবে ধমকাবেন: Translate the passage into your own English, আর আমার সাঁইত্রিশটা ভূল বেরোবে। ছবি সম্বন্ধে একটা লেখা বন্ধুকে ল্কিয়ে ল্কিয়ে দেই। ভয় হয় বন্ধিম বৃঝি দেখতে পাবেন আর বলবেন: যাহা বৃঝিবেন না তাহা লিখিবেন না—একথাটা আমি একবার নব্য লেখকদের বলেছিলাম, আর একবার একটা প্রবন্ধে বলেছিলাম: গ্রন্থ কি জ্ঞা? প্রোপকারের জ্ঞা।

মনে মনে বলি: nonsense কথা।

মাইকেল হুংকার দিয়ে ওঠেন স্মপ্রকাশিত বাংলা বই দেখতে দেখতে: Bring new air. কি লিখছ nonsense সমস্ত। why don't you read classics?

জবাব দাও।

বজ্রকণ্ঠে চেঁচিয়ে ওঠে গেরুয়া গায়ে পাগড়ী মাথায় লোকটা: you are the son of bliss. আমি বললাম: ঠিক তার উল্টো। আপনার ঈশ্বরে, ধর্মে, জীবনের মূল্যবোধে একটুও বিশ্বাস করি না।

: Damn it. One who does not believe in God is called an Atheist. But I call him an atheist who does not believe in himself. নিজেকে বিশাস কর না তুমি। তুমি অমৃতের পুত্র।

না, না, আমি শুধু শরীরী, সাধারণ, বিশ্বাসহীন, ব্যথা হতাশার প্রতিমৃতি।

ছুটে পালাই দিনেট হলের দিকে। কেউ নেই। শাস্ত নির্জন। বিকেলের রেডিয়োতে করুণ পূরবীতে গান বাজছে। গুনগুন করে সেই স্থর গুঞ্জরিত হয়ে ওঠে মনে। হঠাৎ দেখি দারা শতাব্দী জলছে এক স্থাপ্রভ জ্যোতিম্মানের চোথে। অন্তস্থের করুণ আলোর অঞ্চলিনয়, নধ্যান্থের মরীচিকাই সমস্ত দেহে। ফাল্কন সম্ভ যেন সহসা চঞ্চলিত।

- : ফিরিয়ে দাও আমার গান। বিশ্বাসহীন।
- : ক্ষমা কৰুন। বিশ্বাসহীনতাই যে যুগধর্ম।
- : কিন্তু মান্তবের প্রতি বিশ্বাস হারানোকে আমি পাপ বলে মনে করি। আমার গানের সম্পান তোমার জীবনে ব্যর্থ। আমি চেয়েছি তোমাদের কাছে মহৎ পরাজয়। কিন্তু কোন ধ্রানির পঙ্কে আমি কলঙ্কিত হলাম। আমার সহস্রধারা স্থরধুনীকে লক্ষ লক্ষ বন্ধনে বেঁণেছ তোমরা। কোথায় সেই অনন্ত আকাশ, যেখানে হুদয় প্রকাশ হবে।

: কোথায় সেই অনস্ত আকাশ ?

তীক্ষ্ব যন্ত্রণা শায়ক এসে বেঁধে। আর ইতিহাসের লক্ষকণ্ঠের প্রশ্নের মধ্য দিয়ে ছুটে বেরিয়ে যাই।

এ পথে আমি যে গেছি বারবার। তবু এই চেনা পথে কখনও কখনও একটা অনির্বাচ্য ভয় ঘিরে আসে। আর মনে হয় এ পথে আর হাটবো না।

# অন্যতর মূল্যায়নে

(বনলতা সেন, খ্যামলী, স্থরঞ্জনা, স্থচেতনা) **প্রদ্রান্ধ মিত্র**—পঞ্চম বর্ধ, কলা।

ষে আলোচনার জন্ম ভক্তিতে প্রায়ই ত। স্তুতিতে এলিয়ে পড়ে এমন একটা অনুমানের প্রবণতা হয়তো এদেশীয় সমালোচনার অনেকগুলি থেকেই আমরা পেয়েছি। যদিও এমন বাক্য কিছুটা তুঃসাহসী, তবু বলবো সশ্রদ্ধ হয়েও বর্তমান রচনাটি সমালোচনার বুত্তি হারাবেনা। লোকান্তরিত কবিকে লোকোত্তর প্রতিভাময় প্রমাণ করার মতো বিচলিত আমি এ<sup>খনো হয়নি</sup> একথাটি বলতে পেরে আমি সানন্দ। জীবনানন্দকে শ্রন্ধার জন্ম, আমার ক্ষেত্রে, তাঁর বিমোহনী কাব্যক্ততির চেয়ে তাঁর কাব্যের দার্শনিক বক্তব্য থেকেই প্রধানতঃ। আংগিকের অভিনবত্বে আর বক্তবোর বিধেয় যে তির্যক ব্যঞ্জনা তার সার্থক অধিকার আর সার্থকতর ব্যবহারে সমসাময়িককালে তিনি অতীব হুর্বোধ্য বলে প্রমাণিত হয়ে গেছেন নাকি; কিন্তু ত্বু তাঁর শৈলী একধরণের অনিবার্য আকর্ষণে মনোহারী এসব কথাও শোনা গেছে। অ্যন্দিশ্বভাবে সত্য তাঁর আংগিকের মনোহারী আকর্ষণের ক্ষমতার কথা। তবু এসব জিজ্ঞাসা বিতর্ক থেকে দূরে আমি শুধু বলবার চেষ্টা করবো সহৃদয় সতর্কতার সংগে পাঠে তাঁর কবিতার অর্থ স্বসময়ে স্পৃষ্ঠা, প্রায়ই বোধ্য প্রাঞ্জল না হলেও। এবং আমি মনে করি নিরংস্কুশ প্রাঞ্জলতা একটি মধ্যযুগীয় গুণ। চুর্বোধ্যতার প্রসংগে যে কোনো আলোচনায় আমরা আধুনিক কবিতার সাধারণ সমস্তায় এসে পড়বো এটা স্থনিশ্চিত বলেই ও-সবকিছু এড়িয়েই আমি জীবনানন্দের কয়েকটি কবিতা সম্বন্ধে একধরণের ব্যাখ্যা দিতে চাই এখানে। এ আলোচনার স্বকটি কবিতাই সিগনেট সংস্করণ বনলতা সেন-এর কবিতাবলী, ষেগুলির রচনাকাল ১০০২-১৩৪৬, থেকে নেওয়া। বনলতা দেন, শ্রামলী, স্থচেতনা, স্বরঞ্জনা ইত্যাদি কয়েকটি কবিতার দিকে দৃষ্টি দিতে বলি, লক্ষণীয়, সব কবিতাগুলিই কোন নারীর প্রতি উদ্দিষ্ট। নিছক প্রেমের কবিতা ছিসেবে ধরার বাধা এই-সব

নামগুলির অপ্রচলন আর অর্থগ্রহণের প্রায়-অস্ক্বিধা। আমার মনে হয় এইসব কবিতার নামকরণ খুবই উদ্দেশ্যময়, অর্থবহ এবং ইংগিতগভীর। 'স্থচেতনা' বলতে যদি 'স্থ-চৈতন্ত' বুঝি কি 'স্থরঞ্জনা' শব্দটির বাগর্থের সংগে সংগতি রেখে যদি বলা যায় 'হৃদয় রাঙালো ঘন' যে নারী বা সাধারণীকরণে নারীনামের আড়ালে প্রেমই এথানে উদ্দিষ্ট তাহলে অর্থবোধে অনেকথানি স্বচ্ছতাই যে আমাদের সহায় তা আমরা দেথবো। 'গ্রামলী'কে আমি 'গ্রামলতা' তথা 'যৌবনে'র প্রতীক হিসেবে ধরি। নামকবিতাটি সম্বন্ধেও বলা গেলো। বনলতা সেনে কবির দৃষ্টি মূলত প্রকৃতিকেন্দ্রিক যেমন 'সাতটি তারার তিমিরে' যত ভিন্ন এবং হতাশভাবেই হোক মানবদমাজ সম্পর্কে কবি অবহিত। সময়ের কোলাহল আর ইতিহাদের বণরক্তক্ষ থেকে যে নির্জন হানয় আশ্রয় খুঁজলো তার কুটির যে প্রকৃতিতে, তাই ছদণ্ডের শান্তি নিয়ে যে অপেক্ষা করে সে বন-লতা। এখানে প্রকৃতি প্রতিবিশ্বিত নারী মুখে। প্রকৃতি ( বনলতা ), স্থ-চৈত্ত্য ( স্থচেত্না ), স্থামলতা ( স্থামলী ), প্রেম ( স্থারঞ্জনা ) ইত্যাদিকে নারীরূপে ব্যঞ্জিত করার অর্থটিও গূঢ়গভীর। যে প্রকৃতি দিলে। প্রশান্তি, যে স্থ্রেচতন্ত আজ স্বদূর, যে দে কালের ঘৌবনের প্রতিচ্ছবি আজকের এক মেয়ের মুখে, যে প্রেম পৃথিবীর সমবয়দী তারা একধরণের অনিবার্য আকর্ষণ, মাহুষের কাছে যেমন মাহুষী। এইদব মূল্যবোধগুলি, যদিও শতাব্দীতে শতাব্দীতে এদের অনেকগুলি হারিয়ে গেলো আর ফিরে এলো, চিরকালই আমাদের কাম্য, নিরন্তরকালের কামনার বস্তু যেমন নারী। আবার সার্বজনীন আকর্ষণের কথা বাদ দিয়েও বলা যায় এইসব বিমূর্তবোধগুলি একান্ত ব্যক্তিগত, সেই অর্থে দত্য এবং সং। আমরা দেখবো অস্তত তুজায়গায় নামকরণ নিতান্তই আবশ্যক ছিলো এবং সংক্রিয় হাতে সেই আবশ্যকের অনিবার্যতা কি রকম অতিক্রাস্ত হয়ে পরম কাব্য হয়ে উঠলো।

ষেমন বনলতা সেনে। পাঠককে কবিতাটি দিতীয়বার পড়তে বলি, মূল্যায়নে তা সহায়ক হবে। বনলতা সেনকে আমরা প্রকৃতির প্রতীক বলেছি এবং তা হলে নামকরণ কী আশ্চর্য স্থাই! প্রকৃতি কথাটিই দৈত অর্থ বহন করে: নারী আর নিসর্গ। মার্গদাহিত্যে আমরা এই নিসর্গের যে রূপটি পাই তা নারীয়। আমাদের কাব্যদাহিত্যেও বনদেবীর চিত্রটি অজম্র। তাই জীবনানন্দ এখানে গভীরভাবে ঐতিহ্নকে স্বীকৃতি দিলেন আর দিলেন এক নতুন গৌরব। প্রকৃতির অপরাজেয় প্রশান্তির কথা আমাদের কবিরা এমন স্পষ্ট করে এর আগে বলেন নি, বোব হয় বোঝেননিও। তাই প্রকৃতি নারী ছাড়া অক্তরূপে কর্মনা অসম্ভব এবং অশোভনও বটে। যাইহোক, এ কবিতার প্রথমস্তবকের শেষ ছু'পংক্তিতে বনলতা সেনের উল্লেখ, তার আগে এক অন্থেষাজর্জর প্রাণের কথা। লক্ষ্য করবার বিষয় এ যাত্রা হাজার বছর ধরে পৃথিবীর পথে। জীবনানন্দের অন্তান্ত কবিতার মত এখানেও অন্থেষা কেবলি প্রান্তাসর সভ্যতা থেকে নবসভ্যতায় সেই কাম্য প্রশান্তির কারণে। এক আছেম ইতিহাসবৃদ্ধির বিস্তৃতি কবির চৈতত্যে—প্রথম চারপংক্তির বর্ণনায় তার আভাগ। মোটামুটি বলতে পারা যায় এ স্তবকের বক্তব্য এই যে মাহুষের সমস্ত সভ্যতার আড়ালে

রয়েছে এক প্রশান্তির স্নিয়্ব, মহিমময় প্রত্যাশা, অনেক নতুনতর ইতিহাসে (সিংহল, মালয়, অশোকের জগত আর বিদর্ভ) সাম্রাজ্যের ভাঙাগড়ায় যে অক্ষয় সদ্ধান, যে অবিরত্ত অয়েয়া প্রাণ তাতে ক্লাস্ত হয়ে এদেছে প্রকৃতির আশ্রায়ে—জীবনের সফেন সমুদ্রের আড়ালে দেখানেই ছদণ্ডের শান্তি। "আমি ক্লান্ত প্রাণ এক চারিদিকে জীবনের সমুদ্র সফেন"—ছটি বিপরীত-ধর্মের, ছটি বিরোধী চিত্রের ঘনিষ্ঠ সমভার অবস্থানে পংক্তিটি অনবত্য তার আকর্ষণে। একদিকে এক নির্জন ক্লান্তি, অভ্যধারে তরংগিত চাঞ্চল্য; একপাশে একাকী এক ক্ষ্র মান্ত্র্য, অভাদিকে বহুটেউ বিশাল এক প্রান্ধত-শক্তি। আর এছয়ের মার্যখানে গাছপালানদীমাটির সন্তারে নিশ্চিত এক প্রশান্ত আশ্রয়। আমরা এখানেই ইংগিত পাচ্ছি সেই বনলতার অনিবার্য প্রেমের। আগামীন্তবকে কবিকে পাওয়া যাবে ময়্ব-প্রেম, সেখানে নির্দর্গ উঠলো নারী, এক প্রকৃতি (নির্দর্গ পৃথিবী) অন্তত্ব, আর এক প্রকৃতিতে (নারী) ভাবসাদৃষ্ঠ পেলো। সেখানে

চুল তার কবেকার অন্ধকার বিদিশার নিশা মুখ তার শ্রাবস্তীর কারুকার্য;

বিদিশা শ্রাবস্তীর ইতিহাসময় পরিমণ্ডল আনা উদ্দেশ্যময়। যে ইতিহাস মৃত তা কি স্বাভাবিক নিয়মেই প্রকৃতির অন্তর্ভুক্ত নয়, ইতিহাসের সেইসব প্রাদাদপ্রাচীর আর ভগ্ন তোরণ ? তাই প্রকৃতিপ্রতীক বনলতা দেনের চিত্রায়নে বিদিশার বিলুপ্ত অধ্যায়ের অন্ধকার ভাবসাদৃশ্য পেলো চুলে আর শ্রাবন্তীর বিশ্রুত সৌন্দর্যের বিচিত্র আভাস তার মুখের কারুময়তায়। এরপরেই ষে চিত্রকল্পটি তা এক দিশেহার। নাবিকের নৌকোর হাল যার ভাঙলো। মাহুষের সভ্যতার মর্মের ক্লান্তির কথা আগের স্তবকে, এবার পেলাম দিশেহারা নাবিকের চিত্রের আড়ালে আরো এক নিগৃঢ় বাঞ্চনা। বিচিত্র আর সার্থকতর সভ্যতা পথ দেখাতে পারেনি, ইতিহাসের সংঘর্ষেও অন্তহীন শূক্ততা; সময়ের সমুদ্রের নাবিক আমরা মাত্র্য ভগ্নতরী দিশাহারা, কল্লোলের শংগ্রাম পেরিয়ে যে তীরে আশ্রয় নিলাম সে সেই প্রকৃতি-পৃথিবীর শান্ত কোল; অন্ধকার দাক্চিনি দ্বীপের ভেতর তুর্লভ ঘাদের দেশের মতো আমরা চিনেছি বনলতা সেনকে। অন্ধকারে কেননা হাজার বছরের পথহাটা, মালয় থেকে মগধ বিদর্ভের নব নব সভ্যতায় আমরা দিশারী আলোর দেখা পাইনি। তাই দীন ভগ্নতরী এ সাক্ষাৎ যেন কিছুটা আকস্মিক, অন্ধকারে। এ আবিন্ধার বৃদ্ধিগত নয়, সভ্যতার অর্জনের সাহায্যে নয়, এ আবিন্ধার নিছক প্রবৃত্তির বশে বাঁচবার প্রেরণায়। শেষ স্তবকে আরও কয়েকটি দার্থক এবং স্থন্দর আর কিছুটা ইন্দ্রিয়গ্রাহ্ন চিত্রের সাহায্যে যে পরিবেশটি স্থচিত তা দিন থেকে রাতের, স্থালোক থেকে অন্ধকার পরিবর্তনের। এমন একটি বিশিষ্ট মুহূর্ত বেছে নেওয়ার কারণটি বোধহয় প্রকৃতির অব্যর্থ আর নিশ্চিত আশ্রয় আর সংশয়হীন সাত্তনার দিকটি ফুটিয়ে তোলা, রোদ্রের গন্ধ স্লান হয়ে এখন শিশিরের শব্দের মতন সন্ধ্যা এলো।—"পৃথিবীর সব রঙ নিভে গেলে পাণ্ড্লিপি করে আয়োজন তথন গল্পের তরে জোনাকির রঙে ঝিলমিল;" রঙনেভা পৃথিবীর বিরাট পটের এখন যে লেখা, যে নব গল্পের আয়োজন তাতে আগবে জোনাকির অক্ষর এবং তার পরেও অত্যন্ত অনুধাবনের সংগে বলা হোলঃ

সব পাথি ঘরে আসে—সব নদী—ফুরায়—এ জীবনের সব লেনদেন; থাকে শুধু অন্ধকার, মুখোমুথি বসিবার বনলতা সেন।

জীবনের স্বকিছু আয়োজন আনন্দের অনিবার্য অবসানের পরেও যে অন্ধকার সেথানে বনলতা দেন আছে, প্রকৃতি—পৃথিবীর প্রশান্ত আশ্রয়। দ্রপ্টব্য এই যে স্বাভাবিকভাবেই ফ্লণ্ডের শান্তির উপহারের প্রসংগে পেরিয়ে বনলতা সেনকে অবশেষে তিনি দেখলেন অন্তহীন প্রশান্তির মধ্যে, স্বকিছু লেনদেনের পরেও রইলো অশেষ অন্ধকার অবকাশ রোদ্রের গন্ধেরও পরে জোনাকির রঙের গল্পে। তিনটি স্তবকেই আমরা অন্ধকার কথাটির ব্যবহার পাই, আমার কাছে এই ব্যবহার তিনটি পুথক পরিমণ্ডলের স্থচনা করেছে। কবিতার প্রথম ও দ্বিতীয় স্তবক পরিপূরক, শেষ স্তবকটি সিদ্ধান্তের মতো। প্রথম ছটিতে একট অন্নেষার কথা, শেষটি এলো তারি গভীর অভিজ্ঞতার সাক্ষী হয়ে। তাই অন্ধকার শক্টির ব্যবহার প্রথম ও বিতীয় স্তবকে সংযোজক। "সিংহলসমুদ্র থেকে নিশীথের অন্ধকারে মালয় সাগরে অনেক ঘুরেছি আমি"—এথানে একটি যাত্রার ছবি। কিন্তু কেন এ যাত্রা বিশেষভাবেই নিশীথের অন্ধকারে। এথানে শন্ধটি অন্বেষার অনিশ্চয় সার্থকতা আর সংশয়দ্বিধার প্রতি ইংগিড করে। "…দাফ্রচিনি দ্বীপের ভিতর, তেমনি দেখছি তারে অন্ধকারে;" এ চিত্রের পেছনে রয়েছে সভ্যতার নব নব উত্তরণের নিম্ফলতার সেই পটভূমি, আলো সে দিলো না, শান্তি দে দেয়নি। আর এই দহস্র শতকের ইতিহাদের ব্যর্থতার পটে বনলত। দেনকে আবিষার আরও তীক্ষ্ণ এবং গৃঢ় হয়ে উঠেছে। শেষ ব্যবহারে (থাকে শুধু অন্ধকার) অন্ধকার কথাটির সংগে যে ভাবমণ্ডল এলো তা নির্জনতার; বিচ্ছিন্নতার। এখানে প্রকৃতির যে বিশিষ্ট মুহুর্তের কথা এবং বর্ণনার যে ভংগী তা থেকেই এই একাকী আবহাওয়াটি পরিস্ফুট। এই অন্ধলারকে যদি নির্জনতা বা বিচ্ছিন্নতার ভোতক বলি তাহলে শুধুমাত্র ব্যংগর্থক এক ব্যাখ্যা করা হোলো। আমার মতে এ অন্ধকার বর্জনের নয় অর্জনের একটি অবস্থা। এ হচ্ছে চৈতন্মের গভীরতম বিশুদ্ধির অবস্থাটি। 'অন্ধকার' কবিতায় বলা হয়েছে এই অবস্থার বিচ্যুতি কি ভয়াবহ শৃ্য পৃথিবীর দরজা খুলে দেয় চোখের সামনে।

গভীর অন্ধকারের ঘুম থেকে নদীর চ্ছল চ্ছল শব্দে জেগে উঠলাম

(অন্ধকার: বনশতা সেন)

নদীর চ্ছলচ্ছল শব্দের আঘাতে জেগে ওঠা অর্থাৎ ইন্দ্রিয়গ্রাহ্ম জীবন যাপন করা এ অন্ধকার-বিচ্যুতিরই অবস্থা।

> আবার আকাশে অন্ধকার ঘন হয়ে উঠছে: আলোর রহস্তময়ী সহোদরার মতো এই অন্ধকার।

> > (নগ্ন নির্জন হাত: বনশতা দেন)

এ কবিতাতেও অন্ধকারকে দেখা হোলো পরম এক সত্যরূপে। পর্যবেক্ষণগুলি লক্ষ্য করা যাক। এ অন্ধকার আলোর মতো আর এ অন্ধকার রহস্তময়ী। রহস্তময়ী, কেননা এ অন্ধকার সেই মিষ্টিক উপলব্ধির জনক যার ফলে নব নব রিভিলেশনে চৈতন্ত প্রসারিত হোলো আর সেই কারণে এ অন্ধকার আলোকিত এক অর্জন।

দ্বিতীয় আলোচ্য 'শ্যামলী' সম্বন্ধেও এই ধরণের অর্থবোধে আমরা সফলকাম। শ্যামলী নামটি যদিও সাধারণ প্রচলনের অপেক্ষা রাথে, তব্ যথনি কবি বলেন "শ্যামলী তোমার মুখ সেকালের শক্তির মতন" তথনি আমি এখানে সেই প্রতীকাশ্রয়ী ব্যঞ্জনার সন্ধান পাই। মধ্যযুগীয় বীরত্ব ও শক্তির বিমূর্তন হিসেবে শ্যামলীকে সম্বোধন, কারণ শ্যামলতার সংগে সজীবতা ও ধৌবনের এক অচ্ছেত্ত যোগাযোগ আছে। এ কবিতার গড়নও বনলতা সেনের মতো, যদিও এখানে পংক্তিগুলি স্বল্পদৈর্ঘ।

প্রথম ঘটি স্তবকে একটি বক্তব্য পূর্ণাংগ হয়ে উঠেছে। কাব্যকৃতির আলোচনা ছাড়া আমরা কবিতার মধ্যে পারস্পরিক সংযোজনা এবং অর্থবিস্তৃতির সন্ধান করবো। প্রথম ন্তবকে আমরা পেলাম মধ্যযুগীয় বিরামহীন অন্তেষার চিত্ররূপ, শ্রামলীর মুখে সেই আদিম ব্যাকুল সন্ধানের প্রতিভাগ। একটি মূখের চার পাশে উভয় স্তবকেই যে বিচিত্র অতীত ইতিহাসের পরিমণ্ডল আনা হয়েছে তা আশ্চর্য সমঞ্জস, আমার মতে, বক্তব্য ও চিত্রায়নের পরিপুরক সংগতিতে। প্রথমে সেই মৃথের, যেথানে সেকালের শক্তির প্রতিরূপ, আশে-পাশে যে আবহাওয়া গড়ে তোলা হোলো সে সেই উপনিবেশ গঠনের, সমুদ্রপাড়ি আর আবিষ্ণারের অনুপ্রেরণার। স্থদূর নতুন দেশে সোনা আছে বলে তথন জাহাজে চড়ে যুবকের দল সকালের রুঢ় রৌত্রে অকূল সমুদ্রে পাড়ি দিত, ঘরোয়াজড়ানো অবসর আনন্দের আকর্ষণ উপেক্ষা করে। দ্বিতীয় স্তবকে সেই মুখ আরো এক ভাবমণ্ডলের অভিজ্ঞান! উদ্ধাম যৌবন সম্ভ পাড়ি আর নয়, উপনিবেশ আবিকারের সেই বার্যময় পরিবেশ নয় এবারে: শ্রামলীর মুখের দিকে তাকিয়ে পাওয়া গেলো এক ব্যথিত শূক্ততার আভাস, হপুরের শূক্ত সব বন্দরের ব্যথা দেখানে। এই ছবিটির আড়ালে যে ছন্নছাড়া শৃশু বন্দরের আবহাওয়া তা আশ্চর্য প্রচ্ছন্নতায় আরো এক ইংগিতবহ। বন্দরের সব জাহাজ হারিয়ে গেছে কোথায় অকুলে, সামনে সমৃদ্রের অগাধ অমেয় নীলিমা, এথানে শৃশু শহরের আশে পাশে স্থ্ এলিয়ে বিকেলের আবছায়ায় ক্লান্ত চিলের মৃশ্র চংক্রমণ, তারও পরে নক্ষত্র, রাত্রি অন্ধকার এইসব বিচিত্রতর অহভবের সম্ভারে আনলো সেই মুখ। যুবাদের ক্রন্দন সব—আরও এক করণ ভাবনার ব্যঞ্জনা বইন করেছে। এখানে ক্রন্সনের ব্যবহার সাধারণ অর্থে নয়। আমার মনে হয়, অন্নেষার আতির কথাই বলা হয়েছে আলোচ্য ছবিটিতে। কারণ আগামী স্তবকে এই অস্থির ত্রিকাল-বিদারী দন্ধানের, যাত্রার অনিবার্গ আকর্ষণের কথাটিই বলা হয়েছে ঃ

> অনেক অপরিমেয় যুগ কেটে গেল মান্তুষকে স্থির-স্থিরতর হতে দেবেনা সময়।

এই তুই স্তবকের সাহায্যে আমাদের সেইসব ঔপনিবেশিক অন্বেষার দৈতরূপটি তুলে ধরা হয়েছে—শক্তির দিকটিই শুধু নয়, তার অপর পিঠে যে বেদনা ও আততির প্রচ্ছনতা সেটিও আভাসিত। সকালের রুঢ় রৌজ থেকে রাত্রির জল আর নক্ষত্র নিয়ে একটা বলরের সমন্ত দিনরাতের পরিবেশটি ব্যঞ্জিত—জনঘন এক পোতাশ্রয়ের সকালের যাত্রী কোলাহল থেকে প্রপুরের অলস শৃত্যতা ক্রমশ রাত্রির অন্ধকারে মিশে গিয়ে এক লুকানো আতির সন্ধান দিয়েছে। এই তুই স্তবকের কবিত্বও অপূর্ব এবং শেষেরটি থেকে কিছুটা ভিন্ন। এখানে বক্তব্য তা সে যতই গভীর এবং বেদনাবহ হোক না কেন, কাব্যরূপটি আশ্চর্য কারুময়, চিত্রকল্পের বিচিত্র উত্তরণ আর পরিবর্ত্তনে বক্তব্য আশ্বস্ত। 'শ্রামলী তোমার মুথ সেকালের শক্তির মতন'—এম সহজ ম্পষ্ট পংক্তির অপূর্ব কবিত্ব আর অনিবার্য আকর্ষণের কথা বাদ দিয়েও আমরা পাই

# মহিলারি প্রতিভাষ সে ধাতু উজ্জল দ্রাক্ষা তথ ময়ুর শ্যার কথা ভূলে

কিম্বা 'যুবাদের ক্রন্দন সব'এর মতো প্রতীকী ইংগিতময় বাক্যাবলী। মহিলারি প্রতিভাষ—
মহিলাম্থের প্রতিভা বা জ্যোতিতে স্বর্ণের গুজ্জ্ল্য এবং গৌরবের দিকে ইংগিতের সংগে
সংগেই আলোচ্য ধাতুটির ব্যবসায়ী অম্ল্যুতার, যা প্রধানত মহিলাদের অলংকারপ্রিয়তার
কারণে, দিকেও প্রাক্তন্ন নির্দেশ রয়েছে। দ্রাক্ষাত্বধ ময়ুর শব্যার কথা ভূলে বলার সংগে
পংক্তিটি হৈত গৌরবে সমৃদ্ধ আমরা ব্বতে পারি। একদিকে যুবাদের উদ্ধাম গৃহত্যাগী
আরামউপেক্ষী অয়েষা, অপরদিকে মধ্যযুগীয় ঐশ্বর্ষ আড়ম্বরের কথাও বলা হোলো। আরও
ফলর সার্থক চিত্রায়ণের কথা আমরা আগেই বলেছি যেথানে ব্যঞ্জনা গভীরতম না হলেও
চিত্রগুলি মনোহারী এবং উপভোগ্য—বিকেলের বন্দরে সেইসব ক্লান্ডচিলের ময়ুর প্রত্যাগমন
কিম্বা যুবাদের স্প্রতিভ ব্যস্ততা 'জাহাজে চড়ে' শব্দ ত্টিতে অথবা সকালের রুঢ় রৌদ্র ক্রপুরের শৃশ্য সব বন্দরের ব্যথার মতো ছবি।

তৃতীয় স্তবকে বক্তব্য কিছুটা স্বপ্রকাশ, চিত্রায়নের প্রচেষ্টা স্বল্প। সম্ভীর মন্তব্যের মতো এই স্তবকটির নিগৃঢ় যন্ত্রণামর অভিজ্ঞতাটি নিজেই আকর্ষণে নিশ্চিত, তাই বক্তব্যকে মনোহারী করার চেষ্টা নেই। যে সমস্ত যুগসভ্যতা অমেয়মন্ত তারাও হারালো আর অনম্ভ বিলয়ের বুকে কেবলি মানবের ক্লান্তিহীন অস্থির সন্ধান। সে কিছু চেয়েছে বলে এত রক্ত নদী—'কিছু' শক্ষটির পেছনে রয়েছে এক ধরণের অনিশ্চয়তা। নির্দিষ্ট কোন লক্ষ্য নয়, শুধু প্রবৃত্তিগত উদ্ধাম অন্বেয়া এবং তার ফলে এত রক্ত নদী, হানাহানি, রণরক্তক্ষয়। দ্বন্দাগরের শব্দ তাই অন্ধকার প্রেরণা—অস্পষ্ট লক্ষ্যের পেছনে অনিবার্য আহ্বানে মান্ত্রয় ছুটেছে শুধু একরার নয় বারবার, শতকে শতকে—শতাব্দীর তীরে এসে ঝরে সেই অনির্দেশ্য আহ্বান। অতীতে একদিন তারই জন্তে অন্বেষার আতি আর অনিবার্য আত্তি পেয়েছে মান্ত্রয়, সময়ের হাতে মান্ত্রয় যখন কেবলি অস্থির শাশ্বত সময়ের পরেও এই অন্বেষার কামনা থাকবে কি এই জিজ্ঞাসায় কবিতার শেষ।

স্থবঞ্জনাকে আমরা প্রেমের প্রতীক হিসেবে ধরেছি। এই কবিতাটিতে স্তবকান্তরে অর্থাগ্রগতি এত স্পষ্ট এবং স্থবোধ্য যে আশ্চর্য হতে হয়। প্রথম স্তবকে স্থরঞ্জনাকে সম্বোধন করে জানানো হোল প্রেম পৃথিবীর সমবয়সী, আদিম প্রাণের ইতিহাস তার সঙ্গে জড়িত। কালোচোধ মেলে ঐ নিলীমা দেখে সে—আকাশ হয়তো অতীত ইতিহাস সভ্যতারও ধরা যেতে পারে। গ্রীক হিন্দু আর ফিনিশিয়, কত অপরিচিত কি বিচিত্র সভ্যতা নিয়মের রুঢ় আয়োজনে কতোনা অস্পষ্ট সার্থকতা খুঁজেছে, অবশেষে হারিয়ে গেছে। সামাজিক আইন কান্থনের রুক্ষ রুঢ় হাতে হয়তো কালে কালে প্রেমের প্রগতিতে বিদ্ন ঘটেছে, সেই সভ্য শৃঙ্খলারীতি আজ বিলুপ্ত, কিন্তু প্রেম প্রোজ্জল এমন একটি অর্থইংগিতও আমরা পাছি। তিলোত্তমা-নগরীর কথাটির অর্থগোরব বিচিত্র ব্যঞ্জনা নিয়ে আসে: তিলে তিলে উত্তম যে শহর তথা রাজধানীই কি এথানে লক্ষ্য ? তা যদি হয় তবে আধুনিক সভ্যতার রাজধানীপুষ্ট শাসনব্যবস্থা ভারি স্থন্দর ফুটেছে। দ্বিতীয় স্তব্বে, প্রথম চার পংক্তিতে বিচিত্র স্ব ছবির মাধ্যমে প্রেমের অমৃতজ্জীবনটি লক্ষিত।

বয়স বেড়েছে ঢের নরনারীদের ঈষৎ নিভেছে স্থর্গ নক্ষত্রের আলো

ছটি ছবি, ছটি ভিন্ন উপায়ে একটি বক্তব্যকে ফোটানো হোলো। বলার কথা এখানে পৃথিবীর ক্রমপ্রাচীনত্ব, দিনে দিনে সে আরও পরিচিত, আরও পুরোণো হচ্ছে। প্রথম পংক্তিতে নরনারীদের বয়দ সম্ভবত দমস্ত মানবজাতি ও দভ্যতার বয়দের কথা বলছে, বিতীয় পংক্তিতে স্থা নক্ষত্রের আপাত অক্ষয় আলোর আড়ালে ক্রমক্ষীয়মানতার বৈজ্ঞানিক দত্য। ইংগিতটি একই, বলার ভংগী শুধু নাস্তিক। এদব ঘটে যাওয়ার পরেও দম্দ্রের নীলিমা এখনো পূর্বদদৃশ, পাথির গান তেমনি আবেদনময়, ঝিহুক তার বর্ণদন্তার হারায়নি। এদব বলার উদ্দেশ্য নরনারীদের কাছে প্রকৃতি, পৃথিবীর আকর্ষণ এখনো অমর, হৃদয় মরেনি, প্রেম আর প্রেমিক দৃষ্টিপাত চারিদিকে পরিব্যাপ্ত। পরের হ'লাইনে আধ্যাত্মিক দাধনায় মাহ্র্য সম্ভোষ পায়নি আরও এক অন্যতর মানবিক শাধনায় দে ময়প্রাণ, দে তপস্থা হৃদয়ের, দে কামা কাউকে পাওয়া এই অর্থটি আমরা পাই।

মানুষ কাউকে চায়—তার সেই নিহত উজ্জ্বল ঈশ্বরের পরিবর্তে অন্ত কোন সাধনার ফল।

নিহত উজ্জ্বল ঈশ্বর বলতে এতিইর কথা স্মরণ হতে পারে। মান্তবের হাতে একদিন তিনি নিহত হয়েছিলেন, পরে তাদেরি শ্রদ্ধায় উজ্জ্বল আসন পেয়েছেন। কিন্তু এ সব ধার্মিক সাধনার পরিবর্তে সে অগু কিছু চেয়েছে, কাউকে চেয়েছে। সে সাধনা মান্তবের তরে এক মানুষীর গভীর হ্বদয় পাওয়ার এই ইংগিতটি পরের স্তবকে আরও সম্পূর্ণ এবং স্পষ্ট। সেথানে বলা হোলো ইতিহাসের একটি বিশিষ্ট ঘটনার অন্তর্গুড় সত্যটি। মহেল্র স্ভ্যমিত্রার সে সম্দ্রপাড়ির

পেছনে আর কিছু ছিলোনা, ছিলো এই অমেয় অমর প্রেমের প্রেরণাট। মামুধকে নতুন ধর্মবোধে সংঘবদ্ধ করবার চেষ্টা নয়, ধর্মের আড়ালে শক্তি বিস্তার আর সাম্রাজ্য জয়ের কামনাও নয়, এমনকি নিছক প্রজ্ঞার হালয় হারানো নীরস বার্ধক্য নয় কি পরিকল্পিত কর্মীদের বিগত আবেগ বিশুদ্ধ প্রয়াসও নয়: সে যাত্রার আড়ালে ছিলো দৈত হৃদয়ের এই নবালোক প্রাপ্তির ় আনন্দটি যার ফলে নতুনতর অভিজ্ঞত। আর অহুভবে তারা ছুটেছে বৃহত্তর পৃথিবীর পরিচয়ের প্রত্যাশায়, প্রেম যে হাদয়কে উদার করে নব নব আলিংগনে, চৈতন্ত বিস্তৃত হয় হাদয়বৃত্তির দেই প্রসারে। 'কর্মীদের স্থণীদের বিবর্ণতা নয়' বাকাটির প্রয়োগদক্ষতা, অর্থঋদ্ধি আকর্ষণীয়। এর পেছনে রয়েছে অমুভূতিলেশ হুদয়হীন জ্ঞান আর কর্মের প্রকট নীর্মতার প্রতি ইংগিত। আবেগহীন কর্মজ্ঞানে তাদের হৃদয় বিবর্ণ হয়নি, প্রেমের উদ্দীপনা এবং সঙ্গীবতার প্রতি প্রচ্ছা এক নির্দেশ প্রস্থপ্ত এথানে। শেষ ও চতুর্থ স্থবকের প্রথম চার লাইনে সভ্যতা থেকে নব সভ্যতায় উত্তরণের সেই পরিচিত চিত্রকল্পটি। একটি সার্থক স্পষ্ট উপমায় এই ইতিহাস পরিবর্ত্তনের মূল স্বরূপটি ব্যঞ্জিত। চিত্রটি সমুদ্রনাবিকের প্রান্ত প্রত্যাগমনের: এষণাক্লান্ত সেই সব হতোত্ম নাবিকের মতো আমরা মারুষও ফিরেছি সভ্যতান্তরে, নব সভ্যতার জন্মের কারণটি গত সভ্যতার অপূর্ণতা, প্রত্যাশা পূর্ণ হয়নি বলেই মানুষ ফিরেছে নব নব সন্ধানে এবং ক্রান্তিকালের হানাহানি, তুই সভ্যতার সংঘর্ষে সে ক্লান্ত। মক্ষিকার গুঞ্জনে যে বিরানহীনতা ও মন্থরতার সন্ধান পাই মানুষের পরিবর্তনের ইতিহাস্টিও তেমনি অবিপ্রান্ত, এবং সভ্যতার মর্মের ক্লান্তি মন্বরতাই নতুন সভাতাকে টেনে আনে। বিহবল বাতাসে'র প্রয়োগে এই অন্নের চারপাশের আবহাওয়াটি স্টিত, লক্ষ্য অনির্দেশ্য, বিহলতা তাই স্বাভাবিক। কিন্তু এইস্ব ওঠাপড়ার ক্লান্তি, অনিশ্চয় বিহ্বলতা, সভ্যতার অমেয় পরিবর্তনের সমবয়ণী আমাদের এই আনিম অপরিবর্তনীয় মূল্যবোধটি, দেই মানবিক সাধনা, অমোঘ হৃদয়বৃত্তি। অনস্ত যৌবন, চিরনবীন, স্প্রাচীন মেয়ে ইত্যাদি বিশেষণে আমরা তাকে ভূষিত করতে পারি। কারণ, শতকে শতকে তার আসনটি অন্ড, প্রভাবটি অনিবার্য, আকর্ষণ অমোঘ। বিগত ইতিহাসের অন্ধকার রাত্রি থেকে নতুন প্রত্যুষের প্রেরণা হয়ে সে অজর। দেহ দিয়ে ভালো বেসে কথাটির অর্থগ্রহণে একটু অস্থবিধে আছে। দিব্ধু রাত্রি মুক্তদের রোল সে ভালোবেসেছিলো এই অর্থে যে বিলুপ্ত মাত্মগুলিও প্রেমে পড়েছিলো। বক্তব্যটি ঘুরিয়ে বলা হয়েছে—তাদের ভালোবাসায় 'প্রেম' পড়েছিলো, কারণ এখানে প্রেমকে নারীরূপকে তথা স্থরঞ্জনা নামে অংকন সম্বোধন করা হয়েছে। প্রেম তাদের প্রেমে পড়েছিলো। অর্থাৎ তারা প্রেমে পড়েছিলো। অর্থ অভিন্ন, একটি মেমেকে প্রেমপ্রতীক ধরার কারণে প্রয়োগটি বক্র। এই কবিতায় প্রেমের যে মূল্যায়ন ঘটেছে তা অভুত সং এবং মহং। কবি চৈতত্তে নরনারীর এই অবোধ্য হৃদয়বৃত্তির এমন আশ্চর্য সমর্থন এবং শ্রহ্ণা আমরা সাহিত্যে খুব কম পেয়ে থাকি। অনুভবের আসন বুদ্ধির অনেক ওপরে, হৃদয়াবেগই প্রধান এবং প্রথম, অন্ত কিছু নয়, সূজ্য কি শক্তি, প্রজা বা পরিশ্রম। 'মারুষের তরে এক মারুষীর গভীর হাদয়'—এমন পরিচ্ছন সতাটি

সমস্ত সভ্যতার বিবর্তন, স্থির, ইতিহাসের গতিতে প্রচ্ছন্ন। এই কবিতার ছত্তে ছত্তে রহিতালংকারের কারুময়তা, সহজ অথচ বিমোহনী কাব্যরূপ

> স্থরঞ্জনা, আজো তুমি আমাদের পৃথিবীতে আছো পৃথিবীর বয়সিনী তুমি এক মেয়ের মতন—

এই অনবত্য পংক্তির সম্ভাবে সমস্ত কবিতার শরীরে একটি স্থবের অথগুতা অন্যতা ব্যাপ্ত, গভীর।

> স্থচেতনা, তুমি এক দূরতর দ্বীপ বিকেলের নক্ষত্রের কাছে;

স্থচেতনা কবিতায় স্থ-চৈতন্ত সম্বোধিত। প্রথম স্তবকেই আমরা মানুষের হানয় থেকে স্বস্থ চৈতন্তের নির্বাদন ঘটেছে এই স্বীকৃতি পাই। দে আজ দূরতর, নক্ষত্রলোকের কাছাকাছি কোনো স্থদূর দ্বীপের মতো মানুষের নাগালের আড়ালে, তবু দেইখানে স্থটেতন্তের ছায়ায় ফিরতে পারলেই হানয় নির্জনতা পাবে এইসব সাময়িক রণরক্তক্ষয়বিলয়ের থেকে। কিন্তু যদিও এখন এইসব যুদ্ধ হত্যা, সাফল্য কি পরাজয় তারা সাময়িকভাবে সত্য, শেষ সত্য হচ্ছে তবুও তোমার কাছে আমার হানয়—স্থটৈতত্তে উত্তরণ, হান্যে আবার তাকে ফিরে পাওয়া; পরিবর্তনের অমোঘ আবর্তনে হয়তো কোলকাতা একদিন নতুনরূপ নেবে, তিলোত্তমা নগরীর সাজে, রেখানে বিশুদ্ধি, বিমলা; তা হোক কি না হোক স্থটৈতন্তের কাছে আমরা প্রতিজ্ঞাবদ্ধ হান্যের দানে।

দ্বিতীয় ও তৃতীয় শুবকে পৃথিবীর বর্তমান রূপটি। আজকে পৃথিবীর গভীর অস্থা, তাই ভালোবাসা দিতে গিয়ে মান্ত্র্য দেখে নিজের নৃশংস প্রকাশ; মান্ত্র্যের হাতে মান্ত্র্য নিহত, আত্মীয়তা বিশ্বত, আরণ্যপৃথিবীর মাংস্থ্যায়ের শাসনে মান্ত্র্যের ঠিচত্য আচ্ছন, ফ্রায় বিকৃত। মান্ত্র্য শুণী পৃথিবীর কাছে—শুধু ধাত্রী বলে নয়, এই পার্থিব হানাহানি ব্যুতাই তো প্রমাপ্রগতি বয়ে আনছে, নির্বাণে কি প্রজ্ঞানে।

কেবলি জাহাজ এসে আমাদের বন্দরের রোদে দেখেছি ফসল নিয়ে উপনীত হয়; সেই শস্তু অগণন মান্তবের সব, শব থেকে উৎসারিত স্বর্ণের বিশায়…

এই স্তবকে অপূর্ব রূপকে বাণিজ্যিক সভ্যতার নগ্ন লোভীমৃতিটি চিত্রিত। বন্দরের রোদে জাহাজের পর জাহাজ আসছে শশুসম্ভার নিয়ে; কিন্তু সেই শশুসম্ভারের পেছনের ইতিহাসটি তিল তিল মরনের। সে শশু তো অসংখ্য মান্তবের শবের আর এক রূপ, কারণ কতে। মান্তবের অন্নহরণের বৃত্তান্ত লুকিয়ে আছে সেথানে। সেই শশু তথা শব উৎসারিত করবে স্বর্ণের ভাণ্ডার, তারি লোভে মগ্রমন মান্ত্য। পার্থিব সমৃদ্ধির এই কলংকিত রূপটি বিশ্বিত বাহাটীন করেছে যুগধার্মিকদের, আমাদেরো প্রাণ সে মৃক করে, হৃদয়ের ভাষাকে

হত্যায়। এই রক্তময় ক্লান্তিকর সভ্যকর্মের আহ্বান তবু অবিচল, তার ডাক ক্ষীণ হয়না, মুক হয় না।

তৃতীয় স্তবকে একধরণের আশ্বস্তিবোধ আছে। কবি জেনেছেন অমোঘ বিবর্তনের নিয়মে এই পথেই ক্রমণ দেই কাম্য মুক্তি আমরা পেয়ে যাবো, যদিও সে অনেক শতানীর পরে; প্রজ্ঞা আর মনীযার দার্থক অধিকারে দে উত্তরণ একদিন ঘটবে। মৃক্তম্বচ্ছ রৌদ্রময় বাতাদের মতো বিশুদ্ধ সমাজ সেদিন গড়া হবে এইসব মাহুষেরই হাতে। সভ্যতার নির্মমতায় আর নিস্ফলতায় তারা প্রান্ত বটে তবু ক্লান্তিহীন অন্বেষায় আজো প্রাগ্রশর সেই দূর ইতিহাসের দিকে। হয়তো দে প্রত্যুষ্ট মান্তুষের সভ্যতায় শেষযোজনা, ইতিহাসের পবিত্র এবং সমাগু অধ্যায়। শেষ স্তবকে আমরা পাই এই সব অনিবার্যতা আর সম্ভাবনার কথা মেনে নিয়ে এক ধরণের চূড়ান্ত বক্তব্য। সেটি এই: 'মাটির পুথিবীর টানে মানবজন্মের ঘরে কথন এসেছি'— লক্ষণীয় এই যে, প্রাণের অবিনশ্বর অন্তিত্বের কথা এথানে বলা হয়েছে। মানবঙ্গম যেন একটি কুটির ( অনন্তপ্রময়ের পথে ? ) এবং ভ্রাম্যমান হৃদয় সেখানে এসেছে পৃথিবীর টানে। এসে গভীরতর লাভ হয়েছে যদিও না আসার বোধটি প্রবল ছিলো। নব নব বিচিত্র অভিজ্ঞতার উপাদানে প্রাণ লাভবান হয়েছে, সময়ের অনিবার্যতা এবং মান্তুষের সীমাবদ্ধতার কথা তিনি জেনেছেন। স্বকিছু কাম্য হলেও প্রাপ্য নয়, আমরাও তাই পরিপূর্ণ নই। অনিবার্ষ এবং অপ্রতিরোধ্য যে ঘটনাপ্রবাহ তারই কবলে পড়ে মান্ত্র্য চলেছে। মুক্তির প্রয়াস রয়েছে, কিন্তু স্থটৈততা জানে সভাতা থেকে নব সভাতায় উত্তরণ, ইতিহাসের বিচিত্র পরিবর্তন তথু রাত্রির বুকে স্থর্ষোদয়ের মতো; কেননা আবার রাত্রি আদবে এবং আবার উদয় হবে। তাই আমানের উত্তম সাফল্য অর্জন আয়োজন সকলই শাশ্বত রাত্রির বুকে অনন্ত স্থর্গোদয়। পরি-পূর্ণতা নয় পৃথিবীতে শুধু পরিবর্তন, প্রশান্তি আসবে না কোনদিন কেননা প্রগতিই পরম।

# 'প্যাশ্বন-প্লে'

## নবনীতা দেব—প্রাক্তন ছাত্রী (১৯৫৪-৫৬)

হ্থাসনেটের দেশ আর ভ্যানগণের দেশ, উত্তরমেক্সর নিশীথস্থ্, রাইনল্যাণ্ডের সব্জ শোভা, স্বইজারল্যাণ্ডের পুষ্পসমারোহ, দক্ষিণ ফ্রান্সের আঙুর ক্ষেত আর ইতালীর উজ্জল রোদ একে একে পার হ'তে হ'তে এসে পৌছেছি অষ্ট্রিয়ার পাহাড়ঘেরা সহর ইন্স্ককের আকস্মিক শীতের রাজ্যে। এখান থেকে মোটরকোচ্ ধরতে হবে "ওবারামারগাও"এর। দক্ষিণ জার্মাণীর সেই গল্লে-শোনা গ্রাম।

শুনে অবধি ভালো লেগেছিলো। তিনশো বছর আগেকার গল্প। মানুষের ঈখর-বিখাস বিজ্ঞানের দীপ্তিতে এত নিপ্প্রভ হয়ে পড়েনি তথন। মহামারীর মৃত্যুবহ আক্রমণে নিশিষ্ট হয়ে যাচ্ছিলো ছোট প্রামটি। অসহায় গ্রামবাসীর দল গির্জায় গিয়ে সঙ্কল্পবাক্য উচ্চারণ করলো—'হে ঈশ্বরের পুত্র! আমাদের বিপন্মুক্ত কর, প্রভূ। এই গ্রামের প্রত্যেকটি মাহায় আমাদের সহাদয় কতজ্ঞতা জানাবো পবিত্র দেহমন নিয়ে তোমার মঙ্গলময় জীবননাট্য মঞ্চ্ছ করে।' মারী বিদায় নেয়। কতজ্ঞ গ্রামবাসীরা গির্জাপ্রাঙ্গণে সপ্রাক্ষ গুচিতায় অভিনয় করলেন প্রতিশ্রুত মহাজীবনের মহানাট্য। সেই ১৬৩৪ খৃষ্টাব্দের পর থেকে এই পুণাব্রত প্রতি দশবছর অস্তর নিয়মিত উদ্যোপিত হয়ে আসছে সে গ্রামে। আরো আশ্বর্ষ এই দীর্ঘ তিনশো বছরের মধ্যে গ্রামটিতে একবারও মহামারীর প্রকোপ পড়েনি।

এই পবিত্র ব্রতের গল্প ক্রমশঃ সারা পৃথিবীতে ছড়িয়ে পড়েছে। আর সারা পৃথিবীর ধর্মপ্রাণ খুটান এবং নাট্যরস্পিপাস্থ মাত্মষ হাজার হাজার মাইল দূর থেকে ছুটে আসেন এই বিচিত্র অভিনয় দর্শনের আশা নিয়ে। এমনিই এসেছিলেন রবীক্রনাথ, সম্ভবতঃ ১৯২০ খুগ্লাব্দে। অভিনয় চল্বার সময়ে কবির প্রতি চোথ পড়তে গ্রাম্য দর্শকদের মধ্যে কলরব উঠেছিল 'অ খ্রাইস্ট। অ খ্রাইস্ট'।

যুদ্ধের জন্ম অভিনয় বন্ধ ছিল মাঝে সতেরো বছর। ১৯৫০ সালে আবার অন্নষ্ঠিত হচ্ছে। বিশ্বের দর্শক এসে জড়ো হয়েছে। প্রতিটি আসন প্রত্যেক দিনের জন্ম ছ'মাস আগে থেকে সংরক্ষিত। তব্ও জার্মাণ বান্ধবী ফ্রাউলিন আইরিণ কোলবেনারের আশাসে অন্নপ্রাণিত হয়ে নিতান্ত অনিশ্চয়তার মধ্যে বেরিয়ে পড়েছি আমরা বিনা-টিকিটেই। শোনা আছে, অনেক টিকিট শেষ মুহূর্তে ফেরত আসে—সেই মাত্র ভরসা। ছংসাহস, সন্দেহ নেই। ছোটো গ্রাম, হোটেল নেই তেমন। প্রাইভেট আশ্রয়গুলিও ভরে উঠেছে। হয়তো থাকবার জায়গাই পাওয়া যাবে না। শুধু তো সতেরো বছর পরে 'প্যাশন-গ্লে' অন্নষ্ঠানের উত্তেজনাই নয়, তার ওপরে এবছর "হোলি ইয়ার" পড়েছে পঁটিশ বছর পরে। পৃথিবীর রোমান ক্যাথলিক রোমে একত্র হয়েছে পোপের ছর্লভ দর্শন লাভের আশায়। অম্বাভাবিক ভীড় এ'বছর কন্টিনেন্টে। এই সময়েই আবার সাল্জবুর্গে অন্নষ্ঠিত হচ্ছে বিখ্যাত কন্টিনেটাল মিউজিক ফেন্টিভালা; একের আকর্ষণে এসে অন্নটিও দেখে যাবার চেষ্টা আছে সবারই। 'ওবারামারগাও'তেও ভীড় হয়েছে তাই আশাতিরিক্ত। আমাদের কথাই ধরা যাক—রোমের বিপুল হোলি-ইয়ার-উৎসবের মধ্যে পোপকে দেখবার সোভাগ্য আমাদের হয়েছিলো, কিন্তু সাল্জবুর্গে গিয়েও ফেন্টিভ্যালের টিকিট পেল্ম না। তাই বিশ্ববন্দিত নাট্য "প্যাশন প্রে" দেখবার স্থ্যোগ অবহেলা করতে পারিনি কিছুতেই।

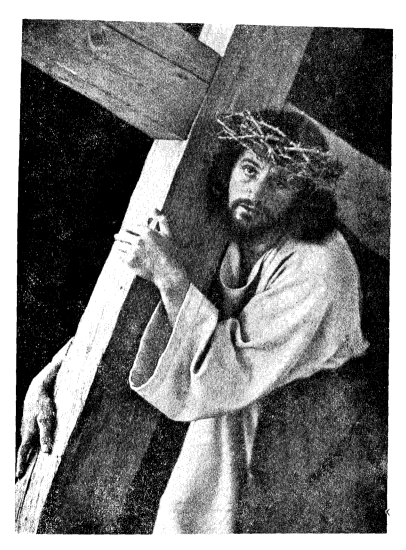
রাশি রাশি লাল আপেল আর হলুদ পীচফলের ভারে নম গাছের সারি ছ'ধারে নিয়ে পরদিন আমরা বেরিয়ে পড়লুম আল্পসের সব্জ অরণ্যপথে। মাঝে মাঝে ছোটো বড়ো ছ্ব-সাদা ঝণা উচ্ছল-গভিতে কোচ্এর সঙ্গে পালা দিয়ে ছুটতে থাকে, আবার হঠাৎ অবাক করে দিয়ে মিলিয়ে য়য়। অগষ্ট মাসের রোদ পালা-রঙে ধুয়ে স্বচ্ছ করে তুলেছে আকাশকে।

মাঝে বাস থামলো। ভিসা-পাসপোর্ট-কাস্টম্স্এর ঝামেলা। এমনি তিনবার—ফ্রা বর্ডারে, অপ্রিয়ান বর্ডারে আর জার্মাণ বর্ডারে। সন্ধ্যায় বাস পৌছলো 'ওবারামারগাও' নেমেই অবাক। এ কি জার্মাণীর কোনো গ্রাম ? না প্যালেষ্টাইনেরই ? পোর্টার থেকে 🕫 করে গৃহস্বামী পর্যন্ত, পথে ঘাটে যত লোক দেখা গেল, দাড়ি গোঁফ বাবরি-চলে প্রোদ্যা তু'হাজার বছর আগেকার বাইবেলে-পড়া দেশের মাতুষ। মেয়েদের লম্বা দোণালী চন্ পরণে সাধারণ য়রোপীয় পোষাকের পরিবর্তে টিলেটালা প্রাচীন য়িহুদী টঙের জায়া কাঠের বাডীগুলিতে বিচিত্র কারুকার্য—কিছু খোদাই, কিছু সাদা রঙের আলপনা। বাডী দ্ব ক্ষেত বাগান মান্ত্রমজন সূব মিলিয়ে গ্রামটি এত বেশি চিত্রকল্প, যে বাস্তবক্টে বিশ্বা করা অস্বস্তিকর। পাহাড়ের আড়ালে-ঢাকা গ্রামটিতে আধুনিকতার কোনো ছাপ পড়েন। গাড়ী নেই। মালপত্র বয়ে নিজেরা ফ্রাউলিন কোলবেনারের সঙ্গে যে বাড়ীটতে গিয় পৌছলম, তার নাম "Landhans"—বাড়ীর সামনে ছটি আপেল গাছ রাঙা টুকটুক করছে। শুধু বাইরেই নয়, ভিতরেও নতুনত্ব। অর্থাৎ পুরণো ধরণ। সিলিং ছুঁমে দাঁড়িয়ে আছ এক লম্বা কাঠের বাকা। এ বাড়ীতে একমাত্র হীটার শুনলুম এটি। কাঠে জল। ইলেক্ট্রীক হীটারের চলন হয়নি এখনো, গ্যাস তো নয়ই। সন্ধ্যা না হতেই আজ পোহানোর আসর জমেছে তাই থাবার ঘরে। সেই আড্ডাতেই এথানকার সজ্জায় উদ্যাটিত হ'লো।

'প্যাশন-প্রে' শুধু দশ বছর অন্তর তিনশো বছর পূর্বের প্রতিশ্রুতি রক্ষা করা নয়
এ ব্রতের আরো নিয়্ম-আচার আছে। এক বছর আগে ভূমিকা নির্বাচন করা য়
অভিনেতার ব্যক্তিগত চরিত্র অন্থায়ী। এবারে য়ীশুখুই সেজেছেন একজন শিল্প-শিক্ষ
আধা-সয়াসী মানুষ। কাইফাসের ভূমিকায় আছেন এক মাংসবিক্রেতা কসাই। জ্ঞা
হয়েছেন গ্রামের কুখ্যাত রূপণ লোকটি। ভূমিকা নির্বাচনের পরে দাড়ি গোঁফ চুল রাখছে
আরম্ভ করেন এঁরা, 'প্যাশন-প্রে'তে পরচুলা ইত্যাদি সকল মেক্ আপ নিষিদ্ধ। এক
থেকেই ব্রত শুরু। মদ মাংস মিখ্যাভাষণ এমন কি ধুমপান পর্যন্ত পরিত্যাগ করে', এক বর্জা
বন্ধার্য বিদ্যালন করেন স্বাই চিত্তক্ষরির অভিপ্রায়ে।

গ্রামীন্ মান্থগুলির বিশায়কর সারল্য তাদের কথা অবিশ্বাস করার পক্ষে বাধা হা দাড়িয়েছিল। শিল্পপ্রধান গ্রাম 'গুবারামারগাও'। অধিকাংশ বাসিন্দাই থোদাই করে মূর্তি গড়ে' বা ছবি এঁকে জীবিকা অর্জন করেন। অল্প ক'দিনেই এই সভ্যাট উজ্জ্ব হা উঠেছিলো যে, অত্যন্ত নিকটবর্তী সহর ম্যুনিক পর্যন্ত যুদ্ধ পৌছুলেও এই গ্রাম আর্দ্ধ উপায়ে অক্ষত রয়ে গিয়েছে শুধু দেহে নয়, মনেও। যুদ্ধের বিষ এ-গ্রামের মনকে ক্রুফি করতে পারেনি।

ভাগ্য স্থপ্রসন্ন। টিকিট মিলে গেল পরের দিনই। অভিনয় স্থক স্কাল <sup>সায়ে</sup> আটিটায়, শেষ সন্ধ্যা ছটায়। মাঝে তু'ঘণ্টা বিশ্রাম। গ্রামশুদ্ধ প্রত্যেকেই অভিন



কুশবাহী যীশা,

ওবারামারগাউ রঙগমঞ

অংশ গ্রহণ করেন, নারী, শিশু, বৃদ্ধ, যুবক। প্রত্যেক অভিনয়-দিনের ভোরে ছ'টায় তাঁর। গবাই গির্জায় মিলিত হয়ে উপাসনা করেন। নাটক আরম্ভ হয়েছে ২১শে মে রবিবার, শেষ হবে ২৪শে দেপ্টেম্বর রবিবার। সপ্তাহে ত্'দিন হ'বে। শুনেছি, এ নাটক অনুষ্ঠানের ব্যয় প্রায় দশ লক্ষ মার্ক। আর দর্শকরা ফিরিয়ে দেন তার দ্বিগুণ। অভিনেতার সংখ্যা বারোশো হ'লে, দর্শকের সংখ্যা সহজেই অহুমেয়। বিরাট এ্যান্ফিথিয়েটার। তৈরী হয়েছে ১৯০০ খুষ্টান্দে। তার আগে উন্মূক প্রাঙ্গনেই এই অভিনয় অনুষ্ঠিত হ'তো। এখন দর্শকদের মাথার উপর আচ্ছাদন থাকলেও, নাট্যপীঠ কিন্তু আকাশের নীচে। ঝড়বুষ্টি এদে পড়লেও অভিনয় বন্ধ হয়না। পাঁচ ছাজার ত্র'শো আসন সংযুক্ত প্রেক্ষাগারটির বিশালতা বোঝা শক্ত নয়। কিন্তু নাট্যপীঠের বিরাট্ত সঠিক অন্তুমান করতে পারিনি প্রথমে। পরে যথন সাত আটশো মাহুষের বিপুল ক্ষিপ্ত জনতাকে শৃঙ্খলাবদ্ধ করবার ব্যর্থ চেষ্টা করতে অসংখ্য ঘোড়সওয়ার সৈত্য এসে উপস্থিত হয় একটি দুশ্রে তথন মঞ্চের মঞ্চত্তই অবান্তব মনে হয়েছিলো। মঞ্টির পিঠ ঘেঁষে খাড়া হয়ে উঠেছে তুষার মৌলী আল্লস— পটভূমিতেই এক আশ্চর্য স্বাভাবিকতা। 'প্যাশন-প্লে'র স্বচেয়ে বড়ো আবেদন এর গাবলীল স্বাভাবিকভায়। প্রকাণ্ড ক্রুশের ভারে অবদমিত যীশুকে একবারও অভিনেতা বলে মনে হয়নি, বিশ্বাসহস্তা জুড়াসের কাতর অহুশোচনা অবাধে হদয় স্পর্শ করেছিল। যে দুখে গাধার পিঠে চড়ে যীশু জেরুদালেমে প্রবেশ করলেন, দেই মন্দির প্রাঙ্গণে বে-আইনী ব্যবসানারী বন্ধ করবার বিরাট দৃশ্যটিকে অগুন্তি এক ঝাঁক পায়রা, আর কতগুলি কুকুর বিড়াল এক বিশায়কর স্বাভাবিকতা এনে দেয়। অপেশাদার গ্রাম্য মাতুষদের অভিনয়মানের উচ্চতা সহুরে সমালোচকের চোথকে হার মানাতে পারে অনায়াসে। এদের অভিনয় পদ্ধতির ক্লাসিক রুপটি যথাসম্ভব বজায় রেখেছে, নাটকের প্রার্থনাগুলির প্রাচীন স্থরভঙ্গী, পঞ্চাশজন গায়কগায়িকার বিশাল 'কোরাদ'—ও প্রোলোগ এপিলোগ ইত্যাদি অংশ। ধীঙখুষ্টের জেরুদালেমে প্রবেশ থেকে তাঁর পুনরভ্যুত্থান পর্যন্ত, তিনথণ্ডে সমাপ্ত নাটকটি আয়তনে বিরাট। মোট পনেরোটি অন্ধ, যোলটি গর্ভান্ধ ও ছেষটি দৃশ্যে বিভক্ত। মাঝে মাঝে ছোটো বড়ো কুড়িটি ট্যাব্লো আছে। আমাকে সব চেয়ে অভিভূত করেছিলো যীশুর বিচার ও ক্র্সিফিক্সনে অবিশ্বাস্ত মাত্রায় বাস্তব দৃশগুলি। অথচ, এখানে রঙ্গমঞ্চে পশ্চাৎপট ইত্যাদি অবাঞ্ছিত বাহ্যিক ব্যবস্থায় সত্যের মোহস্ঞারি প্রচলন तरे।

এক অলোকিক করুণার স্মৃতি এই বিচিত্র অভিনয়োৎসব। যীশুথুটের রক্তাক্ত তপস্থা মানবতার কল্যাণ আলোয় মান্ত্রের মনকে পথ দেখিয়েছিলো। সেই মহান্ ঘটনা স্মরণ করিয়ে দিয়ে এই নাটক আমাদের অধুনালুপ্ত আন্তিক্য বোধকে আরেকবার জাগিয়ে তোলার চেষ্টা করে। ব্যর্থতা, অনিশ্চয়তা, সন্দেহ, শঙ্কায় ভরা এ যুগের মানসজগং। শৃ্যুতাবোধের অক্কার চরম সত্য বলে প্রতিভাত হয়ে উঠ্ছে অধিকাংশ মান্ত্রের মনে। এই কঠোর নান্তিবাদী বিংশ শতাব্দিক-মানসিকতাকে কিছুক্ষণের জন্মও বিশ্বাসবোধে আলোকিড তোলে, এই সহস্রাধিক গ্রামীন্ মান্নধের একবংসরের আন্তরিক সাধনা।

"Hallelujah! To Thee Who hast risen!
Thou hast purchased our salvation with Thy blessed blood!
After death—Eternal Life!

Hallelujah!"

# এমিয়েলের জার্বাল ও রবীক্রনাথ

**উজ্জ্বল মজুমদার**—ষষ্ঠ বর্ষ, কলা

n > n

এমিয়েলের জার্নাল সম্বন্ধে কিছু বলবার আগে এমিয়েলের ব্যক্তিজীবন সম্বন্ধে হু'এন কথা বলা দরকার। এমিয়েলের জন্ম জেনেভায় ১৮২১ সালে। অল্প বয়সেই তিনি পিছ মাতাকে হারিয়ে কেমন এক ধরণের স্বপ্নালু বিমর্ধতায় আচ্ছন্ন হয়েছিলেন। বয়েজে ব্যক্তিদের সঙ্গে তাঁর বন্ধুত্ব ছিল নিবিড়। পড়াশোনার ব্যাপকতাও ছিল আশ্চর্য। তাই ওঁ দৃষ্টি ছিল ধুসর-প্রবীণ।

এমিয়েলের Journal Intime প্রকাশিত হয় ১৮৮২ খৃষ্টাব্দে। এই জার্নাল জীয় বিভিন্ন সময়ে লেখা। জীবনের অভিজ্ঞতা, নানা রকমের মনন চিন্তন, বই পড়ার রিজেব্শ ধর্মবিশ্বাস, জীবনদর্শন, অতীতের ও সমসাময়িক কালের ধর্মগুরুদের প্রচারিত জীবনদর্শনের ফা তাঁর নিজের আদর্শের সঙ্গতি ও পার্থক্য—এই সমস্ত মিলে এমিয়েলের জার্নাল গড়ে উঠেছে এ জার্নাল সাধারণ ডায়েরীর মতো দিনলিপির নিরপেক্ষ বিবরণ নয়। এতে আছে লেখে আত্মার স্পর্শ। ফরাসী সাহিত্যের (জার্নালটি ফরাসী ভাষায় লেখা) লঘুচপল বৃদ্ধিনীপ্ত ভিন্নি এখানে পাওয়া যাবে না। এমিয়েলের জার্নাল ফরাসী সাহিত্যের এক আর্কর্য বাতিক্রম।

জার্নাল পড়তে পড়তে মনে হয় যেন কোনও ভারতীয় ঋষি পরিপূর্ণ মানসিক শক্তি নি নিজের ধ্যান-ধারণা আত্মবিচারণাকে বিশেষ একটি দার্শনিকতার সঙ্গে বর্ণনা করছেন। ভাষ তাঁর স্মিগ্ধ-গন্তীর নির্ঘোষ। উপলব্ধি তাঁর অতলাস্ত। জ্ঞানের বিস্তৃতি তাঁর উদ্যাচল খে অস্তাচল পর্যস্ত প্রসারিত।

অসার বস্ত নিয়ে এমিয়েল কথার পাঁচি কষেন নি। জীবনের নানা সমস্তা জটিল হ তাঁর কাছে দেখা দিয়েছে। কিন্তু স্বসন্তার দীপ্তিকে তিনি অমান রেখেছেন। দৃষ্টিতে ধ রেখেছেন অটল শৈল-শাস্তি। তারপর বিশ্লেষণে উল্যোগী হ্যেছেন। জার্নাল প্রকাশি হ্বার পর পরিচয়দান প্রসঙ্গে একস্থানে লেখা হ্যেছিল: 'The publication of this volume is the fulfilment of his desire.— The reader will find in it, not a volume of memoirs, but the confidence of a solitory thinker, the meditations of a philosopher for whom the things of the soul were the sovereign realities of existence.'

মনে হয়, ছটি কারণে এমিয়েলের জার্নাল চিরকালের পাঠককে মুগ্ধ করবে। প্রথমতঃ এর মধ্যে হৃদয়-বেদনার সার্থক প্রতিফলন ঘটেছে। দ্বিতীয়তঃ জার্নালে লেখকের বিশিষ্ট ভঙ্গিময় আধুনিক মননের ছাপ পড়েছে।

প্রথম গুণটির কথা আগেই উল্লেখ করেছি। জার্নালে লেখকের ব্যক্তিমনটি পরিপূর্ণ ব্যক্ত। আসলে তিনি রসভিথারী। তাঁর মনটি যেন যা-পাই তাতেই ধয়া! তাই আনন্দে নেচে উঠে বলেন—

'A lovely autumn effect. Everything was veiled in gloom this morning, and a grey mist of rain floated between us and the whole circle of mountains. Now the strip of blue sky which made its appearance at first behind the distant peaks has grown longer, has mounted to the zenith, and the dome of heaven, swept almost clear of cloud, sends streaming down upon us, the pale rays of a convalescent sun. The day now promises kindly and all is well that ends well.

Thus after a season of tears, a sober and softened joy may return to us.'

জার্নালের মধ্যে মৃথ্য—আত্মনৃথ্য এমিয়েলকে এমন অনেকবার পেয়েছি। প্রকৃতির রঙ-বাহার দেখে এমিয়েলের কবিমন বাবে বাবেই বলেছে 'এইত'! আর মৃথ্য কবি মগ্ন হয়েছেন সেই মোহবন্দনা রচনায়। জার্নালে প্রায় সর্বত্রই এই নির্জন ভাবুককে পেয়েছি যার ফলে আ্যাত্মিক মনন-চিন্তনের প্রকাশেও এক মিষ্টি-মধুর সাহিত্যিক রসের আমেজ পাওয়া গেছে।

দিতীয় গুণটি তাঁকে এমার্সন, কার্লাইল ইত্যাদি মনীধীদের থেকে পৃথক করেছে। জার্নালে তাঁর উক্তিগুলিতে যে সন্দেহ, ভয়, হতাশা, তুর্বলতার পরিচয় আছে তাতে তিনি সতাই আধুনিক সন্দিশ্ব মনের প্রতিনিধি। এমার্সন বা কার্লাইলের প্রবন্ধ পড়লে মনে হয় তাঁরা যেন সাধারণ পাঠকের নীরক্ষু অন্ধকার জ্ঞানসমূদ্রের এক-একটি আলোকস্তম্ভ। পাঠকের দিশাহারা মনে তাঁদের উক্তিগুলো যেন বেদবাক্য।

এমিয়েলের জার্নাল পড়লে অমন বেদবাক্য শুনতে হয় না। বস্তুজগতের অনেক জিনিসই

তিনি ব্বাতে পারেন না। কোথায় তাঁর বৃদ্ধির দৌড় চলে না, কোথায় তাঁর অবিশ্বাস, কোখা তাঁর রহস্তসন্ধানী মন রহস্ত নির্ণয়ে অপরাগ—এসব তিনি স্পষ্ট করে খুলে বলেন। তাঁর এক উক্তি উদ্ধার করছি—

'I have too much imagination, conscience and penetration, and not enough character. The life of thought also seems to me to have enough elasticity and immensity, to be free enough for the irreparable, practical life makes me afraid.'

এমিয়েলের মধ্যে উপলব্ধ সত্যপ্রচারের কোন রক্ম স্পর্ধা নেই। এমার্সন বি কার্লাইলের রচনাপাঠে লেখক ও পাঠকের মধ্যে অনেকটা ভগবান-ভক্তের সম্বন্ধ গড়ে ওঠে এমিয়েলের জার্নাল পাঠে লেখক ও পাঠকের মধ্যে প্রেমের সম্বন্ধ গড়ে ওঠে। পূর্বের সম্বন্ধ গ্রেমের স্বাধানটুকু আছে, পরেরটিতে তাও নেই। এমুগে প্রচারকদের আধিপত্য চলে যাছে জীবনসমস্থা নিয়ে আলোচনায় panacea বাতলে দেবার যুগ কেটে গেল। জ্ঞানের পর্মি বিস্তারের সঙ্গে নানা গুট্টেয়া (complex) দেখা দিয়েছে। তারই ছাপ পজ়ে এমিয়েলের জার্নালে।

#### 1121

নতুন চিস্তা ও ভাবনার থোরাক সংগ্রহের উৎসাহ রবীন্দ্রনাথের ছিল। নইলে তাঁর এ অজম্ম স্বাষ্টিসম্ভারে এত অভাবনীয় আকর্ষণ থাকতো না। জার্নাল-সাহিত্য এইজ্যুই তাঁ ভালো লেগেছে। এমিয়েল ছাড়াও তিনি জুবেয়ার পড়েছিলেন। ফরাসীদের চিম্তাং মৌলিকতার প্রতি তাঁর শ্রন্ধা ছিল অসীম।

যাই হোক, ১৮৯৪ খুষ্টাব্দের ২২শে মার্চের একটি চিঠিতে (ছিন্নপত্রের অন্তর্ভুক্ত) তিনি এমিয়েলের জার্নাল পড়বার প্রথম থবর দিলেন। চিঠির অংশটি দীর্ঘ হলেও তা উদ্ধা করতেই হবে।

'আমার একটি নির্জনের প্রিয়বর্কু জুটেছে—আমি লোকেনের ওথান থেকে তার একথান Amiel's Journal ধার করে এনেছি, যথনই সময় পাই সেই বইটা উল্টে-পাল্টে দেখি ঠিক মনে হয়, তার সঙ্গে মুখোমুখি হয়ে কথা কচ্ছি, এমন অন্তরঙ্গ বন্ধু আর খুব অন্ন ছাপার বইয়ে পেয়েছি। অনেক বই এর চেয়ে ভালো লেখা আছে এবং এ বইয়ের অনেক দোষ থাকতে পারে, কিন্তু এই বইটি আমার মনের মতো। অনেক সময় আসে যথন সব বই ছুঁয়ে ফেলে দিতে হয়। কোনোটা ঠিক আরামের বোধ হয় না—য়েমন রোগের সময় অনেক সময় বিছানায় ঠিক আরামের অবস্থাটি পাওয়া যায় না, নানারকমে পাশ ফিরে দেখতে ইচ্ছে করে, কথনো বালিশের উপর বালিশ চাপাই, কখনো বালিশ ফেলে দিই—সেইরকম মানসিক অবস্থায় এমিয়েলের যেখানেই খুলি সেইখানেই মাথাটি ঠিক গিয়ে পড়ে, শরীরটা

টিক বিশ্রাম পায়। আমার সেই অন্তরঙ্গ বন্ধু এমিয়েল পশুদের প্রতি মান্নুষের নিষ্ঠুরতা সম্বন্ধে এক জায়গায় লিখেছে; ব-র লেখায় আমি সেইটে সমস্তটা নোট বৃসিয়ে দিয়েছি।'

এমিয়েলের জার্নাল পড়ে রবীন্দ্রনাথের এই মস্তব্য যে কোনও পাঠক তার নিজস্ব মত বলে মনে করবে। যাই হোক শুধু পড়েই রবীন্দ্রনাথ ক্ষান্ত হন নি। জীবনে ও সাহিত্যে এমিয়েলের চিন্তার কিছু কিছু শ্ব্লিঙ্গ রবীন্দ্রনাথ গ্রহণও করেছেন। 'ঘরে বাইরে' (১৯১৫) উপগ্রানে নিথিলেশ বলছে:

এমন সময় হঠাৎ পিছন থেকে বিমল ঘরের মধ্যে চুকে পড়লো। আমি তাড়াতাড়ি চোথ ফিরিয়ে নিয়ে শেল্ফের দিকে যেতে যেতে বল্লুম, Amiel's Journal বইধানা নিতে এসেছি।'

কিছু পরে আর এক জায়গায় নিথিলেশ বলছে: 'Amiel's Journal' পড়ে আজ আমার কোন ফল হোত না—কিন্তু পঞ্চুর এই এক কথায় আমার মন খোলসা হয়ে গেল। একজন স্বীলোকের সঙ্গে মিলন-বিচ্ছেদের স্থথ-তৃঃথ হারিয়ে এ পৃথিবী অনেকদ্র বিস্তৃত। বিপুল মাহুষের জীবন। তারই মাঝখানে দাঁড়িয়ে তবেই যেন নিজের হাসি-কানার পরিমাপ করি।

এতো কেবল Amiels Journal-এর উল্লেখ হোল। রবীন্দ্রনাথের শৃঙ্গারচেতনা ফোন উপনিষদ, বৈষ্ণবকাব্য, মধ্যযুগের মরমিয়া সাহিত্য, প্লেটোর রচনা ইত্যাদির দ্বারা পৃষ্ট হয়েছে, এমিয়েলের জার্নালের প্রভাবেও তেমনি। নিথিলেশের আত্মবিলোপী প্রেমের সয়াস—বিমলার জন্ম যেমন, দেশের জন্ম তেমনি—এই ভালোবাসা যে ঈর্ষার পরিধিকে অতিক্রম করে—রবীন্দ্রনাথের এই ভাবটি এমিয়েলের ভালোবাসা ও ঈর্ষার তুলনামূলক মস্তব্যের সঙ্গে হবহু মেলে:

'Love is the forgetfulness of self; jealousy is the most passionate form of egotism, the glorification of a despotic, exacting and vain ego.'

এছাড়াও এমিয়েল ও রবীক্সনাথের দৃষ্টির ঐক্য তুর্লভ নয়। এমিয়েলের একটা বিশেষ গুণ হোল তিনি প্রাচ্য-প্রতীচ্যের নিরপেক্ষ সমালোচক। পশুপ্রীতি সম্পর্কে এমিয়েলের মন্তব্যটি এক্ষেত্রে শ্বরণীয়:

'The animal renders a service of utility; man in return owes it a need of protection and of kindness. In a word the animal has claims on man, and the man has duties to the animal. Buddhism, no doubt, exaggerates this truth, but the Westerners leave it out of count altogether.'

<sup>&</sup>gt; রবীন্দ্রনাথের শৃঙ্গারচেতনা : হরপ্রসাদ মিত্র : সাহিত্যপাঠকের ভারারি (২র খণ্ড) দ্রষ্টব্য ।

এই নিরপেক্ষ মস্তব্য রবীন্দ্রনাথের মতো নিরপেক্ষ সমালোচকের ভালো লেগেছিল বলেই তিনি বলেন্দ্রনাথের 'পশুপ্রীতি' প্রবন্ধে ওটুকু হয়তো নোট বসিয়ে দিয়েছিলেন।

প্রাচ্য ও প্রতীচ্যের জীবনধারা সম্পর্কে রবীক্রনাথ ও এমিয়েলের দৃষ্টির আর্চ্চ ফিল আছে। প্রাচ্য ও প্রতীচ্যের জীবনধারার পার্থক্য আলোচনা প্রসঙ্গে এমিয়েল বলেছেন:—

The East prefers immobility as the form of the infinite: the West, movement. It is because the West is infected by the passion for details, and sets proud store by individual worth. Like a child upon whom a hundred thousand francs have been bestowed, she thinks she is multiplying her fortune by counting it out in pieces of twenty sous, or five centimes. Her passion for progress is in great part the product of an infatuation, which consists in forgetting the goal to be aimed at, and absorbing, herself in the pride and delight of each tiny step, one after the other. Child that she is, she is even capable of confounding change with improvement—beginning over again, with growth in perfectness.

উত্তরকালে 'পথের সঞ্চয়' গ্রন্থে রবীন্দ্রনাথ ঠিক এই দৃষ্টিতেই ছ-দেশের তুলনা করেছেন: 'সমুদ্রের লোকেরা ভগবানের ব্যাপ্তির দিকটাকেই একেবারে একান্ত সত্য করিয়া ধরিয়া বিসিয়া আছে। তাহারা সমাপ্তিকে কোনমতেই মানিবে না, এই তাহাদের পণ। এইজ্ঞ বাহিরের দিকে তাহারা যেমন কেবলই আহরণ করিতেছে অথচ সন্তোষ নাই বলিয়া কিছুকেই লাভ করিতেছে না, তেমনি তত্ত্বজ্ঞানের দিকেও তাহারা বলিতে আরম্ভ করিয়াছে যে সভ্যের মধ্যে গম্যস্থান বলিয়া কোন পদার্থ নাই, আছে কেবল গমন। কেবলই হইয়া উঠা, কিছ কী যে হইয়া উঠা তাহার কোনো ঠিকানা কোনোখানেই নাই।…এইজ্ঞাই দেখিতেছি, যাহারা চরমকে না মানিয়া কেবল বিকাশকেই মানিতেছে তাহারা উন্মন্ত হইয়া উঠিয়া অপঘাতমৃত্যুর অভিমুখে ছটিতেছে…। 'জলস্থল'।

রবীন্দ্রনাথ প্রাচ্য ও প্রতীচ্যের তুলনায় প্রাচ্যের স্থিতি আর প্রতীচ্যের গতি—এই ছয়ের সমন্বয়ে যে নতুন প্রগতিবাদী জীবনাদর্শের কথা বলেছেন, এমিয়েল তেমন কোন ইন্থিদেন নি। তা না দিলেও উভয় দেশের জীবনধর্মের মূল বৈশিষ্ট্যটুকু রবীন্দ্রনাথের পূর্বে এমিয়েলের মধ্যেও পাচ্ছি।

ভগবৎ-ধারণা বা পূর্ণতা-ধারণা সম্পর্কে এমিয়েলের মস্তব্য অনেকটা প্রাচ্যমূখী।
তার কারণ তিনি ভারতীয় দর্শনে দীক্ষিত। আর রবীন্দ্রনাথ তো ভারতীয় দার্শনিক ঐতিহের
উত্তর সাধক। কাজেই এমিয়েল ও রবীন্দ্রনাথ পূর্ণতা সম্পর্কে প্রায় একই রকম ধারণা পোষণ
করেন। অনস্তের পিপাসা হুজনেরই সমান। এমিয়েল বলছেন:

'The thirst for the infinite is never appeared. God is wanting.' আর রবীন্দ্রনাথের কাছেও:

'The finite represents to us the tension of the self to become the the infinite. The universe is the struggle of the finite to reach the infinite. It is a play of hide and seek between the two—God and man.'?

পাশ্চান্ত্য Theistsদের মতো এমিয়েল সীমিত ভগবানকে বিশ্বাস করেন না।
লী বিনিৎস কিংবা মিলের মতো তিনি ভগবানকে খণ্ডতার মধ্যে না দেখে তাঁকে অসীমরূপে
দেখেছেন। Theistsএর মত হোল—'God is the virtue of the virtuous, and
there is another opposing Him, the wickedness of the wicked.' কিন্তু
এ ভগবান তো Absolute নয়। Absoluteএর একটা দিকমাত্র। ভগবানকে
Absolute বলা মানেই তার পূর্বভূমিকাম্বরূপ সত্যমিখ্যার দ্বন্দকে মেনে নেওয়া যার নিদ্দি
পরিণতি ওই অসীমতায়। এমিয়েল ও রবীন্দ্রনাথের ভগবান হোলেন Absolute। আর
মাহুষ হোল finite-infinite। এই হোল বার্ট্রাণ্ড রাসেলের 'Freeman's worship'।

কিন্তু রবীন্দ্রনাথ যতথানি 'Freeman' এমিয়েল ততথানি নন। রবীন্দ্রনাথ ভগবানকে দেখেছেন বিশ্বমানবরূপে। এই বিশ্বমানব নিজের মধ্যে একটি সক্রিয় শক্তি। তিনি নিজের মধ্যে নিরন্তর সমন্বয় ঘটাচ্ছেন অন্তহীন ব্যক্তিবৈচিত্রোর। তিনি মন, প্রাণ ও তন্ত থেকে রচনা করে চলেছেন বিবর্তনশীল স্পষ্টিপরম্পরা। এমিয়েল এতদূর এগোন নি। এমিয়েল তাঁর Absoluteকে এতটা নিকট ক'রে তুলতে পারেননি।

Absolute কে জীবনে জীবিত করতে গেলে বার বার বার্থ হতে হয়। রবীন্দ্রনাথ তাতে হতাশ হননি। কারণ তিনি জীবনকে করেছেন অমৃত্যুত্বের পাথেয়। মৃত্যুক্ত করেছেন অনন্ত জীবনের উৎসধারা। কিন্তু ব্যর্থতার হতাশাই এমিয়েলকে বড় করুণ ক'রে বাজে। তাই আদর্শ অন্থবর্তনের যথেষ্ট উৎসাহ দেখিয়েও সমস্ত চিন্তার ঔজ্জ্বাকে এমিয়েল বিষণ্ণতায় ধ্সর করে তোলেন। ঠিক pessimist (অনেকের মতে) বললে তাঁকে বোঝানো হয় না। তাঁর মানসিকতা optimism-pessimismএর আশ্চর্য অভ্তুত সমন্বয়। তাই রবীন্দ্রনাথ পূর্ণতাকে বরণ করেছেন। এমিয়েল সীমার বেদনায় নিরাশ হয়ে অসীমকে স্বীকার করেছেন— অসীমের প্রতি উন্মুথ হয়েছেন।

কাজেই রবীন্দ্রনাথ এমিয়েল পড়ে মৃগ্ধ হলেও যেটুকুতে তাঁর উপলব্ধি সায় দেয় কেবল সেটুকু গ্রহণ করেছেন। রবীন্দ্রনাথের দর্শন যে তাঁর মন ও আত্মার পরিণতির সঙ্গে অচ্ছেত্য বন্ধনে বাঁধা! বার্গস কি ফ্রোয়েবেলের প্রভাবের মতো এক্ষেত্রেও বলা চলে, কোন কোন বিষয়ে সহমর্মী একজন ব্যক্তির প্রভাবে তিনি তাঁর নিজের চিস্তাগুলিকে খুঁজে পেয়েছিলেন।

Rabindranath Tagore-S. Radha Krishnan

# চেষ্টরটন ও ইংরেজী সাহিত্যের এক অধ্যায়

### পল্লব সেনগুপ্ত--দ্বিতীয় বর্ষ, কলা

গিলবার্ট কীথ্ চেষ্টরটন; ছোট করে জি, কে, সি—মাত্র তিনটি অক্ষর। ইংরেজী ভাষার ইতিহাসে এর জুড়িদার নাম বোধ হয় আর একটিই আছে। সেটি হোল—জি, বি, এদ্ — জর্জ বার্ণাড শ। আরো মজার ব্যাপার এই যে, এঁরা ছ'জনে সমসাময়িক আর ঘনিষ্ঠ বন্ধূ হয়েও পরস্পরের বিরোধিতায় ছিলেন পঞ্চমুখ।\* সমসাময়িক ইংরেজী সাহিত্যের আসর জাগিয়ে রেখেছিলেন এঁরা আর এঁদের সংগেই ছিলেন গলসওয়র্দী, ওয়েলস আর হিলায়ার বেলক। এ ছাড়াও ছিলেন সমরসেট মম আর মরিস ব্যেরিং; তবে মম্ এবং ব্যেরিং এঁদের সমসাময়িক হলেও, চিন্তাধারার দিকে এঁদের সংগে তাঁদের কোনই মিল ছিল না। সমকালীন সাহিত্যে লেখনীর মাধ্যমে ইংলণ্ডের জাতীয় ঐতিহ্য ও সংস্কৃতি নিয়ে যে তুমূল আন্দোলন জাগিয়ে তুলেছিলেন শ, চেষ্টরটন প্রভৃতিরা—মম্ এবং ব্যেরিং তার থেকে সম্পূর্ণ মৃক্ত ছিলেন।

তথন ইংলণ্ডের সাহিত্য চেতনার স্থক হয়েছে নব জাগরণ—প্রচলিত সমাজ ব্যবস্থার ওপর তীব্র কশাঘাত হানছেন শ, ওয়েলস আর গলস্ওয়ার্দী। জি, বি, এস, তাঁর নাটকের পাত্রপাত্রীর মুথ দিয়ে তীক্ষ বিদ্রূপ করছেন রক্ষণশীল ভিক্টোরিয়ান যুগের আচার সংস্কারক। গলস্ওয়ার্দীর লেথার মধ্যে পাওয়া যায় ক্ষয়িষ্ণু সেইসব সংস্কারের শেষ অধ্যায়ের পরিচয়।

এক দিকে এঁরা আর এক দিকে ছিলেন ওয়েলস্। শ এবং গলস্ওয়র্দী যথন তীর শ্লেষের অস্ত্রে প্রাচীন সংস্কারকে আঘাত করছিলেন, ওয়েলস্ তথন স্বপ্ন দেখছিলেন নোতৃন পৃথিবীর। সমকালীন সমাজ-সমস্থার সমাধান তিনি দেখছিলেন বিজ্ঞানের ভবিশুৎ জ্য়য়ায়ার মধ্যে। তাঁর লেখার মধ্যে আমরা দেখি নোতৃন পৃথিবীর আশাময়ী কল্যাণী রূপ, সে পৃথিবীতে আজকের রক্ষণশীল সমাজের ঠাঁই নেই, আজকের অন্যায় শাসন শোষণ নেই, বিজ্ঞান-সাধনার পথে সেই সমাজ পরম অগ্রগতিশীল।

ঠিক এই যুগ সন্ধিক্ষণে আবির্ভাব হোল চেষ্টরটনের, তিনি প্রচলিত সমাজবিধির পক্ষে দাঁড়িয়ে অভিযুক্ত করলেন যন্ত্রবিজ্ঞান-প্রভাবিত আধুনিক সমাজের ব্যবস্থাপনাকে। আগত প্রায় সেই যুগকে তিনি প্রতিপন্ন করতে চাইলেন মান্থয়ে শুভ প্রগতির চরম প্রতিবন্ধক রূপে। তাঁর অধিকাংশ লেথাতেই ঘোষণা করলেন তিনি, যে মান্থয়ের কল্যাণ হবে তথনই, যথন মান্থয় পারস্পরিক সহাত্বভূতি ও শুভবৃদ্ধির আশ্রয় নেবে। এই সহাত্বভূতিপূর্ণ শুভবৃদ্ধির সংগেই তিনি শ্রদ্ধা জানালেন সাংস্কৃতিক ও ঐতিহাসিক গৌরবময়ী মধ্যযুগীয় সমাজ-বিধিকে।

ঠিক এই সময়ে চেষ্টরটন তাঁর এই চিস্তাধারার সমর্থক ও সহকর্মী হিসেবে পেলেন হিলায়ার বেলককে। তু'জনে ছিলেন ঘনিষ্ঠ বন্ধু, তু'জনের চিস্তাধারাও একমুথী, কিন্তু ওঁরা আলাদা হয়ে পড়েছিলেন ভাব-পরিবেশণের ব্যাপারে। চেষ্টরটনের লেখায় গভীর কথার

আজও 'টাইমদ্' লিটেরারি সাপ্লিমেন্টের পাতায় ছই বন্ধুর বিবাদ স্মরণীয় হয়ে আছে।

ওপরে সরস মেজাজী ঠাট্টার প্রলেপ মাখানোর যে কৌশলটা দেখি, বেলকের লেখায় তার অভাব একান্ত ভাবেই। চেষ্টরটন জীবনের সহজ উন্মেষকে শ্রদ্ধা জানিয়ে অভিজ্ঞতা আর প্রাচীন ক্যাথলিক ধর্মের প্রতি আস্থা জ্ঞাপন করেছেন। কিন্তু রক্ষণশীল বেলক চেয়েছিলেন, পুরোনো দিনকেই সরাসরি আঁকড়ে ধরে রাখতে, আর তার উপায় হিসেবে তিনি নিয়েছিলেন আধুনিক যুগের সর্বাত্মক প্রগতির বিরোধিতা করাকেই।

ইতিহাসের গতি কিন্তু চিরদিনই ছুজের। চেষ্টরটনের মৃত্যু এখনো খুব বেশীদিন হয় নি, এরই মধ্যে আমরা ভূলতে বসেছি তাঁর লেখাকে। কিন্তু তাঁর জীবিতকালে তিনি তাঁর পাঠকদের হাতে যে সমাদর পেয়েছিলেন, সচরাচর কোন লেখক জীবদ্দায় তা পান না। তাঁর মতের সংগে অনেকেরই হয়ত মত মেলেনি। কিন্তু তা সন্বেও তিনি ছিলেন, ইংরেজী কৌতুক-সাহিত্যে অবিসম্বাদী এবং একচ্ছত্র সম্রাট—জিরোমের পরই একজন উপসমাট বিশেষ। বেপরোয়া হাসি হাসিয়ে তিনি শুনিয়েছেন গভীর বক্তব্য—যাঁরা তা ব্রালেন, তাঁরা ব্রালেন, যাঁরা ব্রালেন না—তাঁদেরও লাভ হল ঐ অনাবিল হাসিটুকু!

চেষ্টরটনের লেথার এই মঞ্জলিদী ও মেজাজী ভাবটি অবশ্য তাঁর নিজের স্বভাবেরই প্রতিফলিত রূপ। তিনি নাকি এমনই আড়োবাজ আর গালগল্প প্রিয় ছিলেন যে, প্রকাশকদের তাগাদায় চেষ্টরটন-গৃহিণী মাঝে মাঝে তালাবন্ধ ঘরে স্বামীকে আটকে রেখে, তবেই কলম চালাতে বাধ্য করতেন।

অজস্র গল্প কবিতা আর উপত্যাদ লিখে গেছেন চেষ্টরটন। প্রাণখোলা হাদির ফুলরুরি ফুটিয়ে তিনি নাৎ করে দিয়েছেন তাঁর পাঠকদের। শুধু লেখার ভঙ্গীই নয়, তাঁর প্লটও কি অদ্ভুত দব। একের পর এক তিনি লিখে গেছেন, নেপোলিয়ন অব্ নটিং হিল, কি ক্লাব অব কুইয়ার ট্রেডস, দি ম্যান হু ওয়াজ এ থার্গডে, দেও ফ্রান্সিদ অব অ্যাদিসি—এ ছাড়াও এর আগে পিছে মাঝে আছে আরও অনেক। লেখার অভিনবত্বে হাঁফিয়ে উঠেছিলেন তাঁর পাঠকেরা কিন্তু তবু তাঁরা চাইতেন আরও, আরও নোতুন!

কিন্তু খ্যাতির মতো খামখেয়ালী জিনিষ আর কিছু নেই, তাই চেইরটনের লেখার আদর আজকে ফুরিয়েছে। ট্রাজেডীর চেয়ে সরস সাহিত্য কমদিন টেঁকে ঠিকই, কিন্তু তাই বলে এত তাড়াতাড়ি চেইরটনের লেখা বিশ্বতির অন্ধকারে তলিয়ে যাবে এ অতিশয় হঃথের। তাঁর রুপার্টগ্রাণ্ট আর কোনওদিন সাহিত্যের বৈঠকখানায় চুকে মারপিট বাধাবে না জানি, তবু তাঁর এবং তাঁর বন্ধুদের এত কালের কীর্ত্তিকলাপ কি আমরা এত সহজেই ভূলে যাবো গ্রারলক হোমসের স্থযোগ্য প্রতিদ্বন্দ্বী গোয়েন্দা ফাদার ব্রাউনের বিচিত্র কাহিনীগুলি—অমূল্য বাজে জিনিস 'ট্রিমেণ্ডাস ট্রাইফলসের' সেই সমস্ত সরস প্রবন্ধ, কিংবা ভাষা ও ভঙ্গীর তীক্ষ সরসতায়, আর ছন্দের কসরতে যা কিপলিং-এর চেয়ে কম যায় না, 'ব্যালাড অফ দি হোয়াইট হুর্স' সংগ্রহের সেই কবিতাগুলি—তাও কি ভূলে যাবার জিনিব ?

বয়সের মতামত। প্রকৃতির বিশ্লেষণে তিনি সম্পূর্ণরূপে যুক্তিবাদী বিজ্ঞানকেই অনুসরণ করেছেন।

দর্শনের ভেতর দিয়ে প্রকৃতিকে যেভাবে দেখা হয়েছে তার সংগে প্রকৃতির বৈজ্ঞানিক রূপের বিশেষ কোনও অন্তর্নিহিত পার্থক্য নেই। বিজ্ঞানী প্রকৃতিকে দেখ্ছেন বিভিন্ন পরীকা ও নিরীক্ষার ভেতর দিয়ে। বস্তুর বৈজ্ঞানিক অস্তিত্ব এসব বৈজ্ঞানিক পরীক্ষাকেও অন্তর্ভূ করছে। কেননা আমরা আগেই দেখেছি যে বিভিন্ন ধর্মের মধ্য দিয়েই বস্তুর অন্তিত্ব পরিক্ট হচ্ছে এবং এই ধর্মগুলি বিভিন্ন ধরণের পরীক্ষার দ্বারাই বিশেষিত করা সম্ভব। যেন, আলোকের বিদরণ ( Diffraction ) প্রমাণের জন্ম যে ধরণের পরীক্ষার দরকার তা নিশুয় আলোকের কণিকাধর্ম প্রমাণের জন্ম নির্ধারিত পরীক্ষা থেকে আলাদা হবে। স্বতরাং এ রুন কোনও একটি পরীক্ষা থেকে বস্তুর যে ধর্ম নির্ণীত হচ্ছে তা থেকে বস্তুর যে রূপ গড়ে তোল হ'বে তা অসম্পূর্ণ হ'তে বাধ্য এবং এ রকম বিভিন্ন রূপস্থানন পরস্পারবিরোধী হওয়াও অসম্ব নয়। এই ভাবেই আধুনিক বিজ্ঞানে বস্তুর একটা দৈতরূপ দেখা দিয়েছে, কোখাও বন্ধ কণিকার মত ব্যবহার করছে কোথাও বা আবার তরংগধর্ম প্রকাশ করছে। স্থতরাং, বস্তা "আসল" রূপ কোনটা, এ রকম ধরণের একটা প্রশ্ন এক্ষেত্রে সম্পূর্ণ নিরর্থক। প্রকৃতপক্ষে, বস্তুর রূপকল্পনাই একমাত্র সম্ভব, তার বাস্তবতা যাচাই করা সম্ভব নয়, কারণ বাস্তবতা বল্ডে আমরা যা বুঝি তার কোনটাই আরোপ করা সম্ভব নয়। ধরা যাক, আমরা একটা গতিশী ইলেকট্রনের উপর পরীক্ষা চালাচ্ছি। গতির দক্ষণ ইলেকট্রনটি তার চারিদিকে বিহাচ্চুম্বনীয় বিক্ষোভের সৃষ্টি কর্ছে এবং এই বিহাচ্ছম্বনীয় তরংগেরই বিভিন্ন গুণাবলী আমরা নির্ণ করছি। এই বিভিন্ন গুণাবলী আমরা এমন একটা কণিকার উপর আরোপ কর্ছি যার একট নির্দিষ্ট ভর ও তড়িতাধান আছে, তাকেই আমরা ইলেকট্রন বল্ছি। এভাবেই প্রকৃতিং বিভিন্ন আদিম কণিকাগুলির উদ্ভব হয়েছে।

মহাবিশ্বের গাণিতিক ও তত্ত্বগত রূপ নির্ণয় করবার জন্ম আধুনিক যুগে বহু বিজ্ঞানী ব্যাপৃত আছেন। স্থিতিশীল বিশ্ব, ক্রমবর্থমান বিশ্ব, সংকোচন-প্রসারণশীল বিশ্ব ইত্যাদি নানাবিধ রূপকল্পনা গাণিতিকমতে সম্ভব। এগব ক্ষেত্রে সম্পূর্ণ বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিভংগীতে বিচার করে আমরা দেখব যে, কোন মতবাদ পরীক্ষালর ফলাফলের সংগে ভালভাবে মিল্ছে—একমাত্র সেই মতবাদটিকে আমরা বৈজ্ঞানিক বিচারে সঠিক ব'লে ধরে নেব। একমাত্র এই একটি উপায়েই বিভিন্ন বৈজ্ঞানিক মতবাদের তুলনামূলক বিচার করা সম্ভব এবং কোনটা "আসল" এবং কোনটা নয়, এ প্রশ্নটার একমাত্র এখানেই কিছুটা যৌক্তিকতা আছে। সেই বৈজ্ঞানিক জ্ঞানকেই অধিকতর স্মষ্ঠ বলে মেনে নে'ব যা বিভিন্নমূখী ঘটনাধারাকে অধিকতর স্মষ্ঠভাবে ব্যাখ্যা কর্তে পারে। প্রকৃতির সেই রূপকল্পনাই অধিকতর বাস্তব যা বৈজ্ঞানিক দৃষ্টভংগীতে অধিকতর সংলগ্ন ( Coherent ) এবং অস্তহীন দেশকালের মধ্যে বিস্তৃত প্রকৃতির অভ্যন্তর্গই ঘটনাবলীর বৈজ্ঞানিক রূপারোপ কেবলমাত্র তথনই যুক্তিসংগতভাবে সম্ভব।

## শেষ কথার্টির শেষ নেই

### অধ্যাপক ডাঃ শিবভোষ মুখোপাধ্যায়

ঠাকুরদার আমলে শুনেছি আগে এই কোলকাতায় ঘোড়ায়-টানা ট্রামগাড়ীর দারুণ কদর ছিল। এখন সে কথা ভাবলেও মজা লাগে—গল্পকথার সামিল। রকেটের মুগে তুর্দাম গতিবেগের মাঝে এ যেন নির্মম পরিহাস। কিন্তু কভটুকুইবা সময়ের এই ব্যবধান—এরই মধ্যে কি বিরাট পরিবর্ত্তন। শুধু কি এই একটি বিষয়ে? তামাম ছনিয়াটার চেহারা দিনে দিনে বদলে যাছে। আর ছনিয়দারিটা বিচিত্র হয়ে উঠছে। আরও অনেক অনেক বছর আগে, যখন মাহায় গিরি-গহররে বাস করত তখন তার চাওয়া-পাওয়ার সীমানা ছিল নিতান্ত ক্ত্র—নেহাত বেঁচে থাকবার গণ্ডীর মধ্যেই স্বকিছু নি:শেষিত হয়ে যেত। তখন শুধু প্রাণ রাথতেই প্রাণান্ত।

সেইরকম যদি আধা-আলো আধা-অন্ধকারের কোন আদি-মাত্ত্বকে ডেকে জিজ্ঞাস। করা যেত—ত্ত্রনিয়াটা চলছে কেমন ?

নিশ্চয় উত্তরটা খুব ঘোরাল হোতো না। প্রথম নম্বর ভদ্রলোকের কথা বলার পাঠ ছিল না। আর বিতীয়তঃ বলবারও বিশেষ কিছু ছিল না। কোনরকমে খাচ্ছি দাচিচ পাথরের তলায় ভয়ভাবনায় বেঁচে আছি। এইটুকুই য়থেষ্ট। তার বেশী ধবর দেবারও নেই—নবারও নয়।

কিন্তু আজ ? যদি কাউকে জিজ্ঞাসা করা যায়—সব খবর ?

তার উত্তর আর যাই হোক, নিশ্চয়ই একটা নয়। কত ফ্রন্টের কত খবর। হোম-ফ্রন্ট, আফিস-ফ্রন্ট, বাজেট-ফ্রন্ট ইত্যাদি ইত্যাদি। কিন্তু স্বচেয়ে আশ্র্যা, দেখা যায় এসব ফ্রন্ট থেকে আনা প্রায় সব খবরই কমবেশী বিজ্ঞান-সন্দেশ। কারণ এখন আমরা জেনে কিম্বানা-জেনে, বুঝে কিম্বানা-বুঝে, সবাই এক এক জন ছোটবড় বিজ্ঞানী। এ বিজ্ঞানী হতে বিজ্ঞানের পাস দিতে হয় না। আজকের বিজ্ঞানসমত সমাজে থাকতে হলেই এ বিশেষজ্ঞান থাকার প্রয়োজন। এ তুনিয়ায় এমন পরিবর্ত্তন বয়ে আনবায় ভগীরথ হোলো বিজ্ঞান। ভাটভাড়া, ভবানীপুর ভিয়েনা তাতে ভাসে। অবশ্য কমবেশী।

সাত সকালে এর্লামের চিৎকারে ঘুম ভাঙ্গে। ঘড়ির কাঁটার দিকে চাইবার জো নেই, যতক্ষণ না নাকের ডগায় চশমাটা বসান হচ্ছে। চোথের ভিতর জন্মে-পাওয়া যে লেনস্ আছে তারা রেটনার উপর সোজাভাবে ছায়া ফেলতে পারে না। তাই এই বিজ্ঞানের দেওয়া কাঁচের লেনস্ দিয়ে সেটা স্থধ্রে নেওয়। অগত্যা বিছানা ছাড়া। কোথায় ছিল বর্মার বনে দেওন গাছ—তারই অভূত রূপান্তর এখন এখানে খাটে—আসবাবে। ছিল তুলো—যাকে তুলে এনে একেবারে তুলনাহীন করে দেওয়া হোলো, এমন বিছানা করে এমন এমন চাদর করে। মান্তবের হাতে বিজ্ঞানের ফলে এমন সব দশা। এখন আর দাঁতন নয়—দাঁতনের গুণসমভ মাজন। সাওয়ারের তলায় গঙ্গা না গিয়ে গঙ্গা-করা। গঙ্গার জল টালা ঘুরে দিব্যি টালিগঙ্গ চলে আসে। বৈজ্ঞানিক পরিকল্পনার ফল। তারপর দার্জিলিংএর মনোরম চায়ের কাপে চুমুক—তখন সব শান্তি। কোথায় পাহাড়ের পাদদেশে গজান চা-গাছের পাতা তুলে, তাকে সোঁকে প্যাক করে দেশবিদেশে পাঠান। প্রাতঃকালীন চায়ের সঙ্গেকার নির্ভেজাল সঙ্গী হোলো পাট-না-ভাঙ্গা আনকোরা টাটকা খবরের কাগজ। বেঁচে থাক টেলিপ্রিন্টার ও রোটারী। তাদের সাহায্যে ছনিয়ার খবর ঘরে ঘরে টেবিলে টেবিলে। ছহাতের মাঝে তখন কামাল্যা কামান্কাটকা, ক্যালিফোরনিয়া আর কোলকাতা একেবারে একাকার। ওদিকে রেডিওতে ঈথারে ভেদে আসছে এত কথার হড়োছড়ি।

রাস্তায় নামলেও বিজ্ঞানের হাত থেকে রেহাই নেই—সেথানেও বিজ্ঞানের সজাগ পাহারা। ডানদিক নয়—বাঁ দিক ঘেঁষেই চলতে হবে। লাল হলদে-সবুজ আলোর লুকোচুরিতে রাস্তা থোলা-বন্ধ। রকমারি সব স্বয়ংগক্ত্যান। বিচিত্র ফরমাসে বিভিন্ন জিনিসের উমেদারী। শিল্পে যা সাফল্য, যত্ত্বের যে নৈপুণ্য তা তো সবটুকুই বিজ্ঞানের। দশটা হাতের কাজ এখন একটা যন্ত্রের পক্ষে যথেষ্ট।

শুধু কেতাব ছরস্ত জ্ঞানই বিজ্ঞান নয়। ব্যবহারিক জীবনে বিশেষ-জ্ঞান অর্থেও বিজ্ঞান। লোক খাওয়ানর জন্তে পটলের নোরমা আর লোক মারবার জন্তে হাইড্রোজেন বোমা। ছটো জিনিস তৈরী করতেই চাই কেরামতী বৃদ্ধি। একটা রান্নাঘরে অগ্রটা ল্যাবোরেটোরীতে। ল্যাবোরেটোরিও কি কম কিছু রস্থইখানা! নোরমা তৈরী করতে সময় আর বৃদ্ধি দরকার এতটুকুর। কিন্ত হাইড্রোজেন বোমার বেলায়? অনেক অনেক গুণ বেণী। এ শুধ্ বেছে বড় সাইজের পটল আনলেই চলে না। অনেক সাধ্য সাধনার পর তবে জানা গেছে হালকা ধরণের লিথিয়ামের উপর নিউট্রন-কিনিখা বর্ষণ করলে হাইড্রোজেন ও হাইড্রোজেন ২ তৈরী হয়। যা আবার এই ছরকম হাইড্রোজেনে কিউসান হয়ে প্রচুর শক্তির সঞ্চার হয়। এই দ্বিতীয় বিন্ফোরণের ফলে একথানি নিউট্রন কণিকার উৎপত্তি হয় যা অবিলম্বে ইউরেনিয়াম আটম ভাঙ্গতে আরম্ভ করে এবং প্রভৃত শক্তির সঞ্চার করে। এ গুরু বিজ্ঞানের ভারি কথা। কিন্ত সোজা জিনিষেও বিজ্ঞান থাকে—মন্তর্যকম্ ভাবে। পান সাজতে ঠিকঠিক চ্ণ-থয়ের দেওয়াতে যৎসামান্ত বিশেষ জ্ঞানের ক্তিত্ব আছে। যার তা নেই—তার হাতে গাল পোড়ে। তেমনি ঝাল হন মিষ্টির হাত থাকার যে দক্ষতা সেটা রান্না-বিজ্ঞানের ভিতর পড়ে। এক একজন দ্রোপদী তাই অলিথিত বিজ্ঞান-শিল্পী।

দই পাততে দম্বল কিম্বা বীজাণু মারতে ব্লিচিং পাউভার দেওয়ায় যতথানি, বড় মেশিন চালু রাথতে বল বেয়ারিংএ তেল দেওয়ায় কিম্বা স্টেথিস্কোপ বসিয়ে বুকের ভাষা বুঝার চেষ্টায় নানারকমের বিজ্ঞান আছে। চুলচেরা বিচার করলে দেখা যাবে কিসে না এখন বিজ্ঞান স্পর্শ করেনি। ঠাণ্ডায় গরমে, বার্ন্ধক্য-যৌবনে সব কিছুতে বিজ্ঞান পিছু নিয়েছে। কনকনে ঠাণ্ডায় চাই দেদার গরম, আর ভ্যাদ ভ্যাদে গরমে ঠিক তার উল্টোটা—শুধু ঠাণ্ডা আর ঠাণ্ডা। বার্ন্ধক্যে বিজ্ঞানের শরণাপয় কে না হয়—পাক ধরলে কলপের খোঁজে কিম্বা দাঁত পড়লে নকল দাঁতের আশায় দৌড়ন। বার্ন্ধক্যে বিজ্ঞান মদি কোসাকুসির কাজ করে যৌবনে তাহলে পুস্পর্যন্তর। লাবণ্য-চর্চাটা সত্যি দেখলে বিজ্ঞানবিশী ছাড়া আর কিছু নয়। প্রক্ষের এখন আমাদের জ্ঞানগমিয় যে পরিমাণে বেড়েছে তাতে সৌকুমায়্ম তদারক করাটা অসম্ভব কিছু নয়। তেমনি নেহাং ছোটবেলায় দেখা গেছে ভিটামিন 'ডি' হাড় শক্ত হবার জন্যে একান্ত প্রয়োজন। প্রয়োজনে ভিটামিন 'ডি' চিকিৎসা করে রিকেট ভাল করা এখন তো নিতান্ত সাদাসিদে ব্যাপার। তিন কালের কোন কালেই বিজ্ঞানকে ফেলবার নয়।

খুব ভালভাবে দৃষ্টপাত করলে দেখা যায় এন্দাইক্লোপিডিয়া থেকে এন্টিসেপ্টিক পর্যান্ত, সবকিছুই বিজ্ঞানের সহায়ে গড়ে উঠেছে। পেনিসিলিয়াম নোটেটাম্ থেকে পেনিসিলিন বার করা হয়েছে—বীজাগুলংস করবার যম যেন। তেমনি কাগজ আবিদ্ধার হয়ে জ্ঞাতব্য জিনিস লিপিবন্ধ করা সম্ভবপর। আগেকার লোকেরা ছিল শ্রুতিধর এখনকার তাঁরা লিপিবর। বক্তব্যকে পেশ করতে হয় ভাষার সাহায্যে—বাংলায় হোক, ইংরেজিতে কিম্বা ফ্রেঞ্চে। প্রত্যেক ভাষার মেটা বাঁধুনী সেটা নিয়ম। সেটা খাঁটী বিজ্ঞান—(a+b)² — a²+b²+2abর নিম্নের মত অটল। ফাইলোলজি তাই আর্টা হলেও আগলে বিজ্ঞান। মান্তবের মনকে রস্গাগেরে ভাগাতে হলে চাই ভাষা-বিজ্ঞানের নিখুঁত নৌকা—তা না হলে সাহিত্যের হাটে সবকিছুর ভরা-ভূবি। তেমনি অনন্ত স্থর-সাগরের মাঝে 'সারেগামাপাধানিসা' বিশুদ্ধতা বাঁচানর জন্যে ছোট ছোট দ্বীপ।

এখন এমন উপায় বার হয়েছে যার ফলে না দেখেও দেখা সম্ভব। না-শুনেও শোনা। না থেকেও থাকা। বিজ্ঞান অভুত সব উপায় বার করছে। জীবনে যে চুলোয় যাইনি যা জন্মে দেখিনি—সেই সব জায়গায় স্বচ্ছন্দ্যে চলে যাচ্ছি—ছবির পর্দায়, ক্যামেরার সাহায্যে। তা না হলে টেনসিং-ছিলারির সঙ্গে আমরা কেউইতো যাইনি—তব্ এভারেই অভিযানের সাক্ষী বিশ্বের প্রায় সব লোক। তেমনি যে কণ্ঠ কানে শুনিনি—রেকর্চে তা হামাসা শুনছি। আর টেলিভিসনের দৌলতে ঘটনাস্থলে না থেকেও থাকছি সম্ভব এবং প্রত্যক্ষ করছি।

দিনকাল থেমন এসে পড়ছে তাতে আসলের সঙ্গে নকলের আর কোন প্রভেদ থাকছে না। নকল আসলকে জয় করে ফেলছে। নকল-পা, নকল-হাত, নকল চেলি এসব এখন তো খুব বেশী কথা নয়। কমলালেবুর বদলে ভিটামিন সি'। গুটি-রেশমের কাপড়ের বদলে নানান সিন্থেটিক ফাইবার (পালি-আমাইড)। প্লাশ্টিক সার্জারিটা তো আসলে খোদার উপরে খোদকারি। ব্যাকা নাক সোজা হচ্ছে। তোবড়ান গাল নিটোল হচ্ছে। ক্তের দাগ সাফ হচ্ছে।

এই ছনিয়ালারিতে সবচেয়ে যা সেরা ছটো জিনিস তা হোলো প্রথমটি মগজ, জিতীয়টি কাগজ। এই ছয়ে মিলে সভ্যতার এত সমারোহ এত কীতি। মগজ ভাবে আর কাগজ তা লেখে। একজনের মানসলোক আর একজনের কাছে এমন করে উনুক্ত হয়ে যায়। একজনের কি একটি ভাবনা? লক্ষকোটিজনের হাজার হাজার ভাবনা—কাজের আর অকাজের। রবীক্রনাথের মগজের ভাবনা বিশ্বকে আলোকিত করল। গীতাঞ্জলি একবারই লেখা হোলোকিন্ত ছাপার কৌশলে কাগজের দৌলতে ঘরে ঘরে তা পৌছে গেল। মগজের মুসীয়ানা কি চারটিখানি কথা। ছোট ঝিহুকের বোতামটা থেকে আরম্ভ করে প্রকাণ্ড হাওড়া-ব্রীজটা পর্যন্ত মগজের মাতব্বরীর সাক্ষী। মাথা জব্য-গুল বোঝে। মাথা লেখককে লেখায়, শিল্পাকে আঁলায়, পাঠককে পড়ায়—এক কথায় ছনিয়াকে চালায়। দেখা গেছে রেডিয়াম-ইউরেনিয়াম পদার্থের মত মাহুষের মগজ থেকে এক রকম অদৃশ্য বিকিরণ ঘটে। এই বিকিরণ অনেকটা আল্টাভায়লেট্ রশ্মির মত। তার একটা তরঙ্গ-দৈর্ঘ্য আছে। বিজ্ঞানীরা ডিগ্রি বারোমেটিক হিসাবে তার হিসেব নিকেশ করেন। অবিনশ্বর প্রতিভা—৭৮০ আর বৃদ্ধিহীনের—১৮০; এর মাঝে নানান মানসিকতা সম্পন্ন লোকের মাথা থেকে যেমন ৬৪০, ৫০০, ৪৪০ প্রভৃতি নানা পর্যায়ের রশ্মি বার হয় দেখা গেছে। মনোবিশ্লেষণের এটা স্ত্রপাত মাত্র।

বিজ্ঞান এতদিন ধরে যত কিছু করেছে তত কিছুই যে সারল্যে ও মাধুর্যে ভরে দিয়েছে তা বলা চলে না। কিন্তু বিশ্বয়কর জগতের আফাদ যে আমাদের মনে এনে দিয়েছে সে কথা থাটি সভ্যি। বিজ্ঞানের ভালও নেই, খারাপও নেই—এটা একটা হাতিয়ার মাত্র। কি কাজে, কেমন ভাবে, কে ব্যবহার করছে তার উপরই নির্ভর করে এর স্কফল কিম্বা কুফল। অথচ দেখা যাছে কুচক্রীরা বিজ্ঞানকে মান্ত্রয-মারা কল হিসাবে নির্বিচারে ব্যবহার করতে উত্তত। বিজ্ঞান নিয়েই যত ভিন্নতা, যত দ্বেষ, যত গোঁড়ামি যত রেষারেষি। যত বিভীষিকা। বিজ্ঞান কত মৃককে ম্থর করেছে, কত প্রচ্ছনকে প্রকাশিত, কত নিহিতকে নিক্লাশিত। কিন্তু মান্ত্রের মনের কালি দ্র করবার কোন দাওয়াই বার করেনি—কোনকালে করতে পারবে না তা অবশ্র বলছি না। বিজ্ঞানের দায়িত্ব অনেক। এখনও পৃথিবীর অর্দ্ধেক লোক লিখতে পড়তে জানে না। সারা পৃথিবীর চারভাগের মাত্র একভাগের বেশী জায়গাতে ভাল

বৃষ্টি হয় না। পৃথিবীর অর্দ্ধেক লোক ভাল করে থেতে পায় না। এ সবের প্রতিকারের উপায় বিজ্ঞানের ভিতর দিয়ে বার করা অসম্ভব নয়। কিন্তু বিজ্ঞান নিয়ে মাত্রাজ্ঞানের ঘণ্টা কেমন করে বিড়াল-তপস্বী রাঙ্গনীতিবিদদের গলায় বাঁধা পড়বে ? কারণ প্রায় সবদেশে বিজ্ঞান-ব্যবহারের এখন মালিক বিজ্ঞানীরা নয়—রাজনীতিবিদরাই। তাদের হাতেই ভবিশ্রং নির্ভর করছে।

গলায় শুভবুদ্ধির ঘণ্টা বাঁধা হবে কিনা যেমন ঠিক নেই, এ পৃথিবী সম্বন্ধেও তেমনি শেষ কথাটির শেষ নেই। ঘটনা উড়ে চলে আকস্মিকের রথে। কোথা থেকে কি হয়ে যায় তা কে বলতে পারে। জীবনটার স্বষ্টিও তেমনি অতর্কিতে—জেনেশুনে বলে তো কেউ প্রাণ-প্রতিষ্ঠা করেনি। অদুশ্য সব প্রমাণুরা কাছে চলে এসেছিল; যার ফলে স্বষ্ট ছোলো জীবন্ত অণুর। সেই এক জীবন্ত অণুর অনুসরণে কালক্রমে এত জীবের উদ্ভব—মানুষ পর্যান্ত। ঘটনার সংঘাতে সবকিছু আপনাআপনি বিবর্তিত হয়েছে। আর সব কিছুর সেরা হোলো এই মাত্রষ। এই বিপুল বিশাল মধুর ব্রহ্মাণ্ডের মধ্যে পৃথিবীটাই বা কভটুকু ? ধূলিকণার সামিল। বড় বড় গ্রহউপগ্রহের তুলনায় ক্ষুদ্রাদপিক্ষ। আর দেখানকার মাতুষ—আবার একটা মাতুষের সারাজীবনের ভিতর একটা সামাগু দিন। তাও কিন্তু উপেক্ষার নয়। কারণ সৌরজগতের মধ্যে পৃথিবী সামান্ত একটা তৃতীয় শ্রেণীর গ্রহ হতে পারে কিন্তু সেখানকার মানুষ ? প্রথম শ্রেণীর এক অসামান্ত জীব। বুদ্ধির প্রাথর্য্যে অনন্ত। শুধু নিজের ভাগ্য প্রতিষ্ঠাতা নয় নিজের ভবিষ্যতের সে স্বষ্টকর্ত্তা। কোটি কোটি বছর ধরে প্রকৃতিতে চলেছে নিংসীম শুন্তে অণুর উত্তরায়ণ আর মান্সধের দেহের ভিতর বিবর্ত্তনের মধ্যে দিয়ে হয়েছে বন্ধির বৈজয়ন্তী। একজন মান্ব্য, তার কর্মের সাফল্য, তার চিন্তার ওদার্য্য, তার ভাবের উল্লাস, সবকিছু নিঃশেষে ঢেলে দেয় বিশ্বসংসারের অনস্ততার দিকে ছুটে যাওয়ার পাথেয় হিসাবে। তার দাম সতাই কি কিছু নয় ? কিন্তু এমনি করে একের পর এক কত মান্তবের মিছিল—সব মিলিয়ে তাদের অবদান স্বন্ধ নয়। এক একটি জীবন মন্থয়ত্ব উন্মোচনের জন্তে আহতি। এমন অনেক মানুষের সজ্যবদ্ধ জ্ঞান দিয়ে ভাবিকালের মাত্মযের পক্ষে বৃহত্তর সিদ্ধির চরিতার্থতা থোঁজা। বিশ্বে পাল্লা দিয়ে এই পৃথিবীতেই স্থন্দরের সোনার কাঠির স্পর্দে স্বপ্নসাধনার বাসনা। বিরাট পারমাণবিক শক্তি এখন মান্ত্রের করায়ত্ত—তা দিয়ে মান্ত্র্য ইতিমধ্যে যতটুকু করেছে তার শত গুণ আরও করবার আশা রাথে। জলেস্থলেআকাশে সদা সর্বদা রয়েছে মান্থযের তুর্জ্জয় আহ্বান। কালের অবগুঠন সরিয়ে অদৃষ্টের মৃথাদর্শনের জন্যে ভবিষ্যতের মাত্ম্য কি করতে পারবে সে কথা আছ এখন বলা চলে না। স্রপ্তার মনোভাব নিয়ে সে এখন সবকিছুকে স্পর্শ করতে চায়, শুধু এ গ্রহের ন্নিনিদপত্তরকে নয়, অক্মগ্রহেরও। তবে সারা পৃথিবীটাকে লাট্র ঘোরানর মত আরও জোরসে ঘোরাতে পারবে কি না তা জানা নেই। ছনিয়াটার উপর তার মাতব্বরী খবরদারি এখন রোজকার নিয়মে দাঁড়িয়েছে। অনাদিকালের পান্থ আমরা—চলেছি। এখানে

শেষ কথাটি বলবার জ্বো নেই—তার আগেই নিজেরা শেষ হয়ে যাই। কাল নির্বৃদ্ধি—
ক্রমবিকাশ অনির্বাণ—সময়ের সঙ্গে ভবিশুতে আরও বিরাট পরিণতির সম্ভাবনা স্থনিশিত কিন্তু
পরে যথন তা সত্যি হয়ে উঠবে তথন বলিহারি এ তুনিয়াদারি বলতে আজকের আমরা কেউ
আর থাকব না।

#### ভাম্বর ও জরাসন্ধ

### অধ্যাপক স্থবোধচন্দ্র সেনগুপ্ত

ভাস্করের শ্রেষ্ঠ ব্যঙ্গগল্প:

3

আধুনিক বঙ্গাহিত্যে যে সকল লেখক একটি বিশিষ্ট স্থান অধিকার করিয়াছেন ভাস্কর তাঁহাদের অন্তম। প্রায় বিশবৎসর পূর্বে যখন তাঁহার লেখাগুলি সাময়িক পত্রিকায় প্রকাশিত হইতে থাকে তখনই পাঠকসমাজ তাঁহার রচনার নিজস্ব ভঙ্গীর দ্বারা আরুই হয়। এই রচনাগুলি পরিচিত কোন শ্রেণীতে ফেলা যায় না বলিয়া ভাস্কর তাঁহার প্রথম সংগ্রহ-গ্রেরে নাম দিয়াছিলেন 'লেখা'। ইদানীং ভাস্করের শ্রেষ্ঠরচনার সংকলন প্রকাশিত হইয়াছে এবং তাহার নামকরণ হইয়াছে—'ভাস্করের শ্রেষ্ঠ ব্যঙ্গাল্পন'। এই সংকলন ভাস্করের প্রতিভার বৈশিষ্ট্যনিধারণের স্বযোগ দিয়াছে। ভাস্করের প্রথম রচনার কাল হইতে প্রায় বিশ বংসর অতিক্রান্ত হইয়াছে। বিশ বংসর সাহিত্যের ইতিহাসে খুব দীর্ঘকাল নহে, কিন্তু সাহিত্যিকের জীবনে এই ব্যবধান বড় কম কথা নহে। এতেদিন পরেও দেখা যায় যে ভাস্করের রচনার নবীনতা মান হয় নাই; ইহার মধ্যে কালজয়ী প্রতিভার ছাপ আরও স্পষ্ট হইয়াছে।

ভাস্করের রচনাসংগ্রহের নাম দেওয়া হইয়াছে 'বাঙ্গগল্প'। ভাস্কর বাঙ্গপ্রিয় সন্দেহ নাই এবং তিনি যে আধুনিকভার বিরোধী তাহাও অনেক রচনায় পরিক্ষৃট হইয়াছে। কিন্তু তর্ তাঁহার শ্রেষ্ঠ রচনায় এমন একটা হাল্কা স্কর ধ্বনিত হইয়াছে বে ইহাকে বাঙ্গরচনার পর্বারে ফেলিলে গ্রন্থকারের স্ক্র্মা কৌশলের প্রতি অবিচার করা হয়। 'আমি য়ারে চাই' বা 'সাবিত্রী স্রোপদী-সংবাদ' প্রভৃতিতে বিদ্রপের আভাস খুবই ক্ষীণ। এই লেথাগুলিকে গল্প আখা দিলেও উহাদের স্ক্র্মা মাধুর্যের প্রতি স্থবিচার করা হইবে না। প্রত্যেক রচনার মধ্যেই আখানের একটা কাঠামো আছে, কিন্তু তাহা কাঠামো মাত্র এবং ইহার রস ঠিক গল্পের সনহ। কাহিনী-সাহিত্যের মধ্যে একটা স্থলতা আছে যাহা 'বঙ্কিমের মৃত্যু', 'মাশান' বা 'মডার্গ ফুলন্যাা প্রভৃতিতে নাই। প্রত্যেক প্রতিভাবান সাহিত্যিকই একটা স্থলীয় রীতি বা ষ্টাইলের প্রবর্তন করেন; সাহিত্যের পরিচিত প্রভেলগুলি প্রতিভাবান সাহিত্যিকের হাতে

ন্তন ছোতনায় মণ্ডিত হয়। কিন্তু এই বিষয়ে ভাস্করের অন্যতা খুব বেশী দেদীপ্যমান; তাঁহার লেথাগুলিতে নক্মা, গল্প, প্রবন্ধ, ব্যঙ্গরচনার আভাস আছে, কিন্তু ইহাদিগকে কোন একটি পর্যায়ে নিশ্চিত করিয়া ফেলা যায় না।

ঽ

ভাস্করের প্রতিভার মূলস্ত্র বাহির করিতে হইলে প্রথমেই দৃষ্টি পড়িবে তাঁহার স্থনিশ্চিত বাস্তবতার উপর। তিনি বাঙ্গরিসক; স্থতরাং ব্যক্তির চরিত্রে বা সমাজজীবনে ষেথানে তাঁহার দৃষ্টি গিয়াছে দেইথানেই তিনি পুঙ্খান্তপুঙ্খভাবে পর্যবেক্ষণ করিয়াছেন এবং চুলচেরা বিশ্লেষণ করিয়াছেন। কলিকাতায় কতরকম ফেরিওয়ালা ডাকিয়া যায়, অথবা তুইটি তরুণ-তরুণী কতভাবে পরস্পরের নিকটে আসিতে পারে, অথবা এক বন্ধু অপর এক বন্ধুকে কতরকম খাবার খাওয়াইতে পারে এবং না খাওয়াইলেও প্রলোভন দেখাইতে পারে তাহার বিস্তারিত বর্ণনাম পাঠক শুধু অভিভূত হয়েন না, কঠিন বাস্তবজগতের সঙ্গে অচ্ছেত্য সংযোগ-সম্পর্কেও সদা অবহিত থাকেন। শুধু যে বস্তুজগতের বর্ণনায়ই এই বৈচিত্র্য ও প্রাচুর্যের পরিচয় পাওয়া যায় তা' নয়, যুক্তিতর্কের ক্ষেত্রেও এই পুঞ্চান্তপুঞ্চ বর্ণনায় প্রত্যক্ষতার ছাপ স্কুম্পষ্ট হইয়া উঠে। প্রাচীনকালে গৌরীদানের ফলে বর ও বধু অনেক বিষয়ে অজ্ঞ থাকিয়া ঘাইত; 'প্রেম কি, তারুণ্য কাহাকে বলে, পূর্বরাগ কিরূপ, বিবাহের প্রয়োজনীয়তা আছে কিনা, প্রভৃতি অবশুজ্ঞাতব্য বিষয়গুলি জানিবার, বুঝিবার এবং নিজ্জীবনে পরীক্ষা করিবার কোন স্কুয়োগ যাহারা পাইল না, তাহাদের বিবাহের সার্থকতা কি ? বিবাহ কি, মন্ত্রের কোন মূল্য আছে কিনা, ইহা কি একটা চুক্তিমাত্র, না ইহার আর কোন গভীর অর্থ আছে; বিবাহটা ব্যক্তিগত ব্যাপার না একটা সামাজিক ব্যাপার, প্রভৃতি বিষয় আলোচনা করিবার এবং এতৎসম্বন্ধে ম্পষ্ট ধারণা জন্মিবার অবকাশ তাহার। পায় নাই। একই সময়ে হুইটি নারী বা হুইটি পুকুষকে ভালবাসা সম্ভব কিনা, সম্ভব হইলে কর্তব্য কিনা, কর্তব্য হইলে তাহা বাঞ্নীয় কিনা এবং বাঞ্নীয় হইলে তাহা নিরাপদ কিনা প্রভৃতি ভাবিয়া দেখিবার স্থযোগ ভাহারা পায় নাই। বিবাহব্যাপারটা দৈহিক, বা মানসিক, বা আধ্যাত্মিক, বা কাল্পনিক বা স্বই, বা কোনটিই নয়, তাহা জানিবার বা ব্ঝিবার জন্ম যেটুকু জ্ঞানলাভের আবশ্যক তাহার অবসর তাহার। পায় নাই ....। আধুনিককালে বিবাহব্যাপারটিকে তর্ককটকিত করিয়া ধাঁহারা ইহার মাধুর্ধ অপহরণ করিয়াছেন, বিপরীত লক্ষণার সাহায্যে লেথক তাঁহাদের উপর তীব্র কশাঘাত করিয়াছেন এবং মভার্ণ ফুলশ্য্যার উদ্ভট ছবি আঁকিয়া এই ভূমিকাকে সম্পূর্ণতা দান করিয়াছেন।

9

ভাস্কর কঠিন বাস্তব জগৎ হইতে কখনও বিচ্যুত হয়েন নাই, কিন্তু তাঁহার কল্পনা অবাস্তব অলীক রাজ্যে পক্ষ বিস্তার করিয়া চলিয়াছে। এই পরস্পরবিরোধী গুণের সমন্বয়েই

ভাস্করের রচনা স্বকীয়তা লাভ করিয়াছে। বঙ্কিমচন্দ্র ছিলেন নীতিবাদী এবং আধুনিকতার পরিপন্থী। তাই রোহিণীকে তিনি ক্ষমা করিতে পারেন নাই। আধুনিক রমণীরা প্রগতি-সম্পন্ন। তাহাদের প্রগতির স্বাক্ষর রবীন্দ্রনাথ ও শরংচন্দ্রের রচনায় দেদীপ্যমান। এই উংকট প্রগতির প্রতি ভাস্কর বিদ্রূপ বর্ষণ করিয়াছেন বঙ্কিমের মৃত্যুর এক অদ্ভূত চিত্র আঁকিয়া। বৃদ্ধিমের নশ্বর দেহ ঘেভাবেই বিলীন হউক না কেন তাঁহার আত্মিক মৃত্যু ঘটিয়াছে আধুনিক রোহিণীদের হাতেই। এই সংক্ষিপ্ত রচনার প্রত্যেকটি ছত্তে সমাজের বাস্তব চিত্র ফুট্মি উসিয়াছে. অথচ গ্রন্থকারের অবাধ ও উদ্ভট কল্পনা দমন্ত কাহিনীটির উপর অলৌকিকের भाषाङ्गाल विखात कतिबादछ। द्योभनो ও मारिजी भूतात्माक मशैष्रमौ त्रम्भी। त्यथक जांशान्त বৈশিষ্ট্য বিশ্বত হয়েন নাই; কিন্তু তাঁহাদিগকে আধুনিক কলিকাতার আটপোরে পরিবেশের মধ্যে ফেলিয়। দিয়া এক অতি অপরূপ চিত্র আঁকিয়াছেন। ব্যয়সক্ষোচ আমাদের গ্রহময় জীবনের স্বচেয়ে কঠোর সমস্তা, কিন্তু এই সমস্তার অভূত সমাধানের মধ্য দিয়াই অতরুদেবতা পুষ্পশরের অব্যর্থ সন্ধান করিয়া বিনয় ও স্কন্ধাতাকে পরিণয়পাশে আবদ্ধ করিয়াছে। শ্মশান আদিলে স্বাই স্মান হয়—এই অতিপরিচিত কঠিনতম স্তাকে ভাস্কর প্রকাশ করিয়াছেন এক অন্তত কাহিনীর মধ্য দিয়া। এই লেখাটির বর্ণনা, গবেষণা ও কাহিনী—সব কিছুই উদ্ভট, অথচ দব কিছুই বাস্তবের ভিত্তিতে স্থপ্রতিষ্ঠিত। বাস্তব, পুঞারপুঞা বর্ণনশন্তি, অতন্দ্র ব্যঙ্গরসবোধ ও অবাধ কল্পনাসমূদ্ধি ভাষ্করের 'লেখা'কে অনগুতা দান করিয়াছে এবং এই জন্মই এই রচনাগুলিকে কোন পরিচিত শ্রেণীর মধ্যে ফেল। যায় না। অন্যান্য বাঙ্গরসিকের সঙ্গে ভান্ধরের পার্থকাও এইথানেই। তাঁছারা হয় কঠোর বাস্তবের সংস্পর্ণ ত্যাগ করেন নাই, অথবা তাঁহাদের গগনবিহারী কল্পনা স্বপ্নরাদ্ধা পরিক্রমণ করিয়া বেডাইয়াছে। তাঁহাদের রচনায় তীব্রতা ও বিস্তৃতির অভাব নাই, কিন্তু সেই লঘু ও হাল্কা স্থরটি নাই যাহা ভাষ্করের রচনাকে বৈশিষ্ট্য দান করিয়াছে।

## লেহকপাট (দিতীয় খণ্ড):

3

গত কয়েক বংসরের মধ্যে যে কয়েকথানি গ্রন্থ পাঠকসমাজে জনপ্রিয়ত। অর্জন করিয়াছে 'লৌহকপাট' তাহানের অগ্রন্থী। শুরু যে ইহার রচনাকৌশলই বিমন্নকর তাহা নহে, ইহার বিষয়বস্তুই অনগ্রসাধারণ। যাহারা আলালতে দণ্ডিত হুইয়া কারাগারে নিক্ষিপ্ত হুইল, আমরা তাহাদিগকে সাধারণ মাকুষ হুইতে বিচ্ছিন্ন করিয়া দেখি। তাহারা অ-মাকুষ, স্বতরাং অপাংক্রেয়। আজকাল অনেকেই মনে করেন, তাহাদেরও সহজভাবে বাঁচিয়া থাকার অধিকার আছে। স্ক্রাং কারাগারে নানা স্থেস্থবিধার বন্দোবস্ত করা হুইয়া থাকে। কিন্তু তাহারা যে সাধারণ মাকুষের সমত্র্ণীয় নহে, সেই বিষয়ে মতবৈধ নাই। বাঁহারা

ইহাদের কথা সমবেদনার সহিত চিন্তা করেন তাঁহারাও বলেন যে অপরাধপ্রবণতা একটা রোগবিশেষ এবং কারাগারের বন্দীদিগকে হাসপাতালের রোগীদের মত শুন্দমা করিয়া রোগমুক্ত করিতে হইবে। স্বদেশীর সময় যাঁহারা তুর্ধ কাজ করিয়া কারাবরণ করিয়াছিলেন 
তাঁহাদের দেশবাসীরা তাঁহাদিগকে ভক্তি করিয়াছে, সাহায্য করিয়াছে, সন্মান করিয়াছে, কিন্তু
তবু দূরে সরাইয়া রাথিয়াছে। জনসাধারণের এই মনোভাব সমন্ত্র বিপ্লবের ব্যর্থতার
অন্তথ্য কারণ।

'লোহ-কপাট' রচয়িতা 'জরাসম্ধ'—ইনি প্রেসিডেন্সি কলেজের প্রাক্তন ছাত্র—দীর্ঘকাল লোহকপার্টের অন্তরালে রহিয়াছেন—বন্দী হিদাবে নহে, বন্দীদের রক্ষক অর্থাৎ জেলের কর্মচারী হিসাবে। ইহার দৃষ্টিভঙ্গী স্বতন্ত্র এবং দৃষ্টিভঙ্গীর এই স্বাতন্ত্র্যই এই গ্রন্থকে অন্যতা দান করিয়াছে। যাহারা অপরাধ করিয়া কারাবরণ করিয়াছে তাহাদের জীবনে খানিকটা আক্ষ্মিক অথবা থানিকটা রোমাঞ্চকর উপাদান থাকিবেই, কিন্তু তিনি দেখাইয়াছেন যে যাহা আক্সিক, যাহা অনন্তসাধারণ তাহার অন্তরালে সাধারণ অনুভূতির ফল্পধারা সুহজভাবে প্রবাহিত হইয়াছে। মলিকা ও মধুর জীবনে যে সমস্ত ঘটনা ঘটিয়াছিল তাহা বাঙ্গালী মেয়ে বা ছেলের জীবনে সচরাচর ঘটে না তাহা বলাই বাহুল্য। এমন কি আফ্জাল শেখের দোসর আফগানিস্থানের মরু অঞ্চলেও খুব বেশি আছে বলিয়া মনে হয় না এবং পার্বত্য চট্টগ্রামের মংথিয়ার কাহিনী দৈনন্দিন কাহিনী নয়। কিন্তু লেখক স্বচ্ছন্দ, সরস বর্ণনার দ্বারা ইহাই দেখাইয়াছেন যে যাহা কিছু আকম্মিক তাহা শুধু বহিরাবরণ, তাহার অন্তরালে রহিয়াছে সনাতন মানবপ্রবৃত্তির অপ্রতিরোধনীয় লীলা। কারাগারের বাহিরের লোকের যে ছুই-একটি চিত্র আছে তাহার রস একটু অগ্ররকমের। তাহারা স্বস্থ সাধারণ মাত্র্য, কিন্তু তাহারা অদাধারণত্ব লাভ করিয়াছে তাহাদের শ্রেণীগতরূপে নয়, স্বকীয়তার বৈশিষ্ট্য। 'আালুমিনিয়ম' গাহেব জবরদন্ত জেলাশাসক, কিন্তু তিনি ঠিক ব্রিটিশসাম্রাজ্যের ইস্পাতফ্রেমের টুকরা মাত্র নহেন; তিনি প্রথর ব্যক্তিমে দেদীপামান। লেথকের কন্তা মঞ্জুর চিত্র খুবই ছোট কিন্তু তাহার উদারতা অপ্রত্যাশিত না হইলেও অনগ্রসাধারণ। এই শেষোক্ত কাহিনীটি রবীন্দ্রনাথের কাবুলিওয়ালার সঙ্গে তুলনীয়।

২

পাশ্চাত্য সাহিত্যে belle lettres নামক এক শ্রেণীর রচনা প্রদিদ্ধ লাভ করিয়াছে ইহা থানিকটা ভায়েরি, থানিকটা কাহিনী, থানিকটা গীতিকবিভার লক্ষণাক্রান্ত। ইহার প্রধান ধর্ম এই ষে ইহাতে ব্যক্তিত্বের ছাপ খুব স্থন্পত্ত এবং ইহার প্রকাশভঙ্গী খুব হাল্কা ও সরস। বাংলায় এই শ্রেণীর সাহিত্যের আমরা নাম নিয়াছি—রম্যরচনা। 'লৌহ-কপাট' এই শ্রেণীর রচনার মধ্যে শ্রেষ্ঠ স্থান অধিকার করিবে। কিন্তু এথানেও ইহার একটু বৈশিষ্ট্য আছে। রম্যরচনার প্রধান লক্ষণ ইহার লম্বুতা, ইহা এত হাল্কা যে ইহার বিশ্লেষণ ও

বিচার সহজসাধ্য নয়। এই গ্রন্থেরও প্রথম খণ্ডে এই হাল্কা স্থর ধ্বনিত হইয়াছে। তুদ্ধ ঘটনা ও পলায়মান মৃহুর্তের মাধুর্যকে গ্রন্থকার ধরিয়া রাখিতে চেষ্টা করিয়াছেন। ঠিক দ্বেতাও নয়; সমগ্র মৃহুর্তিটকে তিনি ধরিতে চাহেন নাই; শুধু তাহার স্ক্র মধুরিমাকে স্বর্বাছেন। কিন্তু বিতীয় খণ্ডে তিনি বাস্তব, কঠোর সত্যের সমুখীন হইয়াছেন। রম্যরচনার সরসতা বর্জিত হয় নাই, কিন্তু তাহার সঙ্গে ভাবগান্তীর্য যুক্ত হইয়াছে। প্রথম খণ্ডের চিত্রগুলি ছায়াছবির মত ক্রতসঞ্চারী, আর বিতীয় খণ্ডের কাহিনীগুলি বাস্তব অভিক্রতার মত জাজলামান। বাস্তবজীবনের সঙ্গে নিবিড় সংযোগের জন্ম এই গ্রন্থে এমন একটি বিস্তৃতির পরিচয় পাওয়া যায় যাহা বিদেশী রম্যরচনায় দেখা যায় না। মনে হয় জীবনের সহস্থধারা চারিদিকে প্রবাহিত হইতেছে—লোহ কপাটের অন্তর্বালেও আমরা তাহার মধ্যে অবগাহন করিতেছি। বিষয়বস্তর নবীনতা, লেখকের বর্ণনাচাতুর্ব, সর্বোপরি তাঁহার সংবেদনশীল মন ও পরিমিতিবাধ এই কাহিনীগুলিকে অন্যতা দান করিয়াছে। 'লোহকপাট' রম্যরচনার স্ক্রে হালকা দেহে ন্তন প্রাণ সঞ্চারিত করিয়াছে।

## আসাদের কথা

#### ছাত্র-পরিষদঃ

এবার কার্যভার গ্রহণ করার সংগে সংগেই আমাদের প্রিয় অধ্যক্ষ শ্রীযতীশচন্দ্র সেনগুপ্ত মহাশয়কে বিদায় অভিনদন জানাতে হয়। ফিজিয়, লেক্চার থিয়েটার হলে এই বিদায়-উৎসব অনুষ্টিত হয়। কলেজের ছাত্রদের শ্রদ্ধা ও প্রীতির স্মারক হিসাবে বিদায়ী অধ্যক্ষকে আমরা অতি সামান্ত একটি উপহার দান করি। অধ্যাপকদের পক্ষ থেকে শ্রদ্ধাঞ্জনি নিবেদন করেন শ্রীম্ববোধ্চন্দ্র দেনগুপ্ত ।

এর পরের উল্লেখযোগ্য ঘটনা হল কলেজের প্রতিষ্ঠাতৃ-সপ্তাহ উদ্যাপন। এই সপ্তাহে আমরা বিভিন্ন উৎসবের আরোজন করি। ফিজিয়, লেক্চার থিয়েটার হলে একটি আধুনিক সংগীতের জলসা অনুষ্ঠিত হয়। তাতে অংশগ্রহণ করেন প্রীবনঞ্জয় ভট্টাচার্য, প্রীবিজেন মুখোপাধ্যায়, প্রীমতী প্রতিমা বন্দ্যোপাধ্যায়, প্রীমতী প্রতিমা বন্দ্যোপাধ্যায়, প্রীমতী প্রতিমা বন্দ্যোপাধ্যায়, প্রীমতী প্রতিমা বন্দ্যোপাধ্যায় প্রমুখ প্রথাত শিল্পীগণ। তাছাড়া 'The Sea Around Us' নামে একটি রঙ্গীন চলচ্চিত্র প্রদর্শনেরও ব্যবহা করা হয়। বিতর্ক পরিষদ থেকে প্রাক্তন ও বর্তমান ছাত্রদের মধ্যে একটি প্রদর্শনী বিতর্কের আয়োজন করা হয় ও নাট্যপরিষদের তরফ থেকে রংমহলে বহুরূপী "সেদিন বঙ্গলক্ষী ব্যাঙ্কে" নাটকটি মঞ্চম্ব করে। কলেজের বার্ষিক ষ্টিমার পার্টাও এই সময় অনুষ্ঠিত হয়। এই উৎসব-মুখর সপ্তাহের পরিসমাপ্তি ঘটে প্রাক্তন ও বর্তমান ছাত্রদের মিলত একট 'ব্যুক্তে-টি'তে।

এই বছরে ছাত্র-পরিষদের সব বিভাগের কার্যাবলীরই বিশেষ সম্প্রসারণ ঘটেছে। সোশাল সাভিদ লীগের তরফ থেকে কলেজের ছাত্রদের প্রবিধার জন্ম একটি 'Cheap Stores' খোলা হয়েছে, জুনিয়ার কমনরুমের পক্ষ থেকে একটি নতুন টেবিল টেনিস বোর্ড কেনা হয়েছে ও কমনরুমটা সম্পূর্ণ নতুনভাবে সাজান হয়েছে, বিতর্ক-পরিষদের পক্ষ থেকে বহু প্রদর্শনী বিতর্ক ও আলোচনা সভা অনুষ্ঠিত হয়েছে এবং কলেজের ছাত্রীদের জন্ম আলাদা একটি প্রাচীর পত্রিকা খোলা হয়েছে। আশা করি পরবর্তী সম্পাদকেরা ছাত্র-পরিষদের কাজকে আরও বহুধা-বিতৃত করে তুল্তে পারবে।

সারা বছর ধরে কার্যভার পরিচালনা করার সময় যত বন্ধু ও অধ্যাপকদের অকুণ্ঠ সাহায্য পেয়েছি তাদের স্বাহিকেই আন্তরিক ধন্তবাদ জানাচ্ছি। তবু বিশেষভাবে শ্রীস্ক্রোধচন্দ্র সেনগুপ্ত ও শ্রীশণীভূষণ চৌধুরীর নাম না করলে এই বিবরণী অসমাপ্ত থেকে যেত।

সোমেশ চক্রবর্তী—সাধারণ সম্পাদক

### বিতর্ক-পরিষদঃ

যে ভার নিয়েছিলাম তা' নামিরে দেওয়ার সময় এসে গেছে। পত্রিকার নিয়মমাফিক কর্মতালিকা পেশ করাটাই বাকি ছিল।

প্রথমতঃ কলেজে অনুষ্ঠিত বিতকের তালিকা দেওয়া হ'ল। বিশেষণের বাহল্য নিপ্রয়োজন বোধে বাদ দেওয়া হয়েছে।

১•ই ডিদেশ্বর একটি প্রদর্শনী বিতর্ক-সভা অনুষ্ঠিত হয়। স্থাংশু দাশগুপ্ত, পরিমল মুখোপাধ্যায়, কমল দত্ত ইত্যাদি অংশগ্রহণ করেন। বিষয়: Problems of the world can ultimately be solved not through reforms but through revolution alone. প্রতিষ্ঠাতৃ দিবদের উৎসবের অংশ হিদেবে ২৩শে জানুয়ারি প্রাক্তন ও বর্তমান ছাত্রদের যে বিতর্ক হয় জাতে উভয় পক্ষে অধ্যাপক কল্যাণ দত্ত, নির্মল ভট্টাচার্য, শিবতোষ মুখোপাধ্যায়, পরিমল মুখোপাধ্যায়, কমল দত্ত ইজাদি যোগ দেন। বিতর্কের বিষয় ছিল: A policy of neutrality for India is neither a necessity nor a reality.

১০ই ফ্রেক্সারী একটি গুরুত্বপূর্ণ বিতর্ক অমূচিত হয়। In the opinion of the House the proposed merger of West Bengal & Bihar is detrimental to the interests of West Bengal—এই প্রস্তাব্য ২৯৯-৬ ভোটে গৃহীত হয়।

১৬ই মার্চ 'Discontent, Disobedience & Discord are the guides of human civilization' এই বিষয়ে একট আন্তঃশ্রো বিতর্ক হয়।

১৩ই জুলাই ক্যালিফোর্নিয়া বিশ্ববিদ্যালয়ের ছাত্রছাত্রী প্রতিনিধি দলকে এক সভার অভিনন্দন জ্ঞাপন করা হয়।

২৭শে জুলাই ফিজিক্স লেক্চার থিয়েটারে British Council Debating Circle এবং আমানের পরিষদের মধ্যে 'Debating is a mere waste of time' এই বিষয়ে যে বিতর্ক হয় তাতে Mr. Argles, স্থধাংশু দাসগুগু, শ্রীবিধনাথন, বিশ্বপ্রিয় বহু ইত্যাদি যোগদান করেন।

তরা আগস্ট 'Passion, not reason, rules the world' এই বিষয়ে St. Xavler's College-এর সঙ্গে আমাদের বিতর্ক-পরিষদের একটা বিতর্ক হয়।

১৭ই আগস্ট 'Democracy and the cult of the individual in the USSR' সম্বন্ধে অগাক জ্ঞান দত্ত এবং মোহিত সেনের মধ্যে একটি আলোচনা আয়োজিত হয়েছিল।

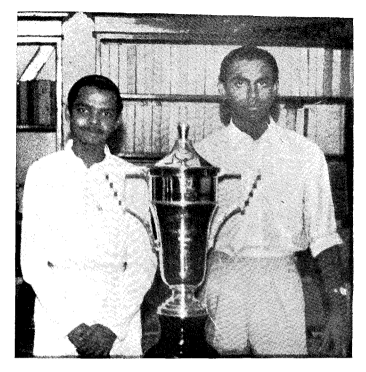
২৪শে আগস্ট United Kingdom National Union of Students-এর সভাপতি Mr. F. Copplestone-কে সংশ্বিত করা হয়।

৩১শে আগস্ট দ্বিতীয় বাধিক শ্রেণীর উচ্চোগে এক বিতর্ক-পরিষদের আর্থিক সাহায্যে একটি বাংলা বিতর্ক আয়োজিত হয়েছিল।

১৪ই সেপ্টেম্বর West Bengal Debating Council-এর সঙ্গে একটি বিতর্ক অনুষ্ঠিত হয়। বিষয় ফিল 'Progress depends on the unreasonable man.'

বিতর্ক-পরিবদের একটি বৈশিষ্ট্য এই যে এর কর্মক্ষেত্র কলেজের বাইরেও বিস্তৃত। আমাদের প্রতিনিধিক্ষি নানান প্রতিষ্ঠানের উল্পোগে আয়োজিত প্রতিযোগিতায় যোগ দের। যথা—Inian Institute of Technology, Khargpur; University Institute; St. Stephen's College, Delhi; B.E. College, Sibpure, All India Radio, Calcutta; Scottish Church College; St. Xavier's College; India Tomorrow Club; Lady Brabourne College ইত্যাদি। চতুর্থ বার্ষিক শ্রেণীর কমল দত্তের St. Stephen's College এবং All India Radioতে অনুষ্ঠিত প্রতিযোগিতায় প্রথম স্থানাধিকার উল্লেখযোগ্য। এছাড়া খ্রীলেধা শুও, ষ্ঠীপ্রত চক্রবর্তী, শনীক বন্দ্যোগাধায়, মণীশ নন্দী ও অহীন চৌধুরী বিভিন্ন প্রতিযোগিতায় পুরস্কার পেয়েছেন।

নতুন developments সম্বন্ধে কিছু বলার আছে। কি কারণে জানিনা আমাদের কলেজের মেরের ইতিপূর্বে বিতর্কে বিশেষ অংশগ্রহণ করেনি; এবছর তাদের বিতর্কে আনানর চেষ্টা সফল হয়েছে। ভবিয়তে তাদের মধ্যে প্রথাটির প্রসার হবে আশা করা যায়। লেডি ব্রাবোর্ণ কলেজের উভোগে অনুষ্ঠিত আন্তঃকলেজ বিতর্ক প্রতিযোগিতায় আমাদের কলেজ জয়ী হয়েছে। আমাদের কলেজের প্রতিনিধি ছিলেন শ্রীমতী লতা রায় ও শ্রীমতী শ্রীলেখা ওপ্ত।



ন্যাশনাল মেডিকেল কলেজে অন্নৃষ্ঠিত বিতৰ্ক প্ৰতিযোগিতায় বিজয়ী শ্ৰীষষ্ঠীব্ৰত চক্ৰবৰ্তী (২য় বৰ্ষ) ও শ্ৰীঅসিত ব্যানাজী (৬ণ্ঠ বৰ্ষ)



বিভিন্ন বিতক প্রতিযোগিতায় বিজয়ী কলেজের ছাত্র-ছাত্রীব্নদ

আনুষ্ঠানিক বিতর্ক ছাড়াও ঘরোয়া আলোচনার জস্তু একটি চক্র গড়ে উঠেছে। আপাততঃ একটি মাত্র অধিবেশন হয়েছে। উৎসাহী বিতাকিকদের আনুকুল্যে এটা বেড়ে উঠবে আশা করি।

ছাত্র-পরিষদ এবং বিশেষতঃ বিতর্ক-পরিষদের টাকার একটি বড় অংশ মাইক্রোফোনের জন্ম ধরচ হয়। অদূরভবিশ্বতে একটি মাইক্রোফোন ও আনুষ্পিক যন্ত্রপাতি কেনবার জন্ম বিতর্ক-পরিষদে একটি Fund খোলা হয়েছিল; অনিবার্য কারণে সে টাকা নাট্য-পরিষদে স্থানান্তরিত হয়েছে। Fund-এ টাকা জমানর দিকে ভবিশ্বতে দৃষ্টি দেওয়া উচিত।

বিভাগীয় উপদেষ্টা অমিয় মজুমদার, অধ্যাপক দেবীপদ ভট্টাচার্য, অধ্যাপক শিবতোষ মুখোপাধ্যায় ও পদার্থবিচ্ঠার অধ্যাপক দেনগুগুকে তানের মুলাবান উপদেশ, উৎসাহদান ও সহযোগিতার জন্ম কৃতজ্ঞতা জানাছি।

সব্যসাচী ভট্টাচার্য—সম্পাদক, বিতর্ক-পরিষদ

#### নাট্য পরিষদঃ

পরিবদের কাজের হান্ধ হল "কলেজ-প্রতিষ্ঠাত্ সপ্তাহ" উদ্যাপনের (Foundation Week Celebration) কিছুদিন আগে থেকে। এই উপলক্ষ্যে আয়োজিত অনুষ্ঠানে কিছুটা বিশেষত্ব ছিল। আন সময়ের মধ্যে কলেজ থেকে অভিনেতা পুঁজে বের করে নারী ভূমিকা বজিত সময়েপেযোগী নাটক নির্বাচন করা খুবই কঠিন। তাই শ্রীঅজিত গলোপাধ্যায়ের "সেদিন বঙ্গলন্দ্রী ব্যাঙ্কে" এবং চারটি নৃত্যনাট্য ('রাণার', 'পৌষপার্বণ', 'বহ্না' ও 'তেলের শিনি…') প্রথিত্যধা নাট্য-গোঠা "বহুরূপী" ও "ভারতীয় গণনাট্য সভ্য"-এর শিল্পীদের ছারা 'রঙমহল' নাট্যুমঞ্চে অভিনয়ে ব্যবহা করা হয়। প্রশ্ন উঠ্তে পারে যে কলেজ নাট্য-পরিবদের হান্তি ছাত্রদের অন্তর্নিহিত অভিনয় নৈপুণ্যের কিলাবের জন্তে, অন্তের অভিনয় দেখ্বার হ্যোগ করে দেবার জন্তে নয়। এথানে বলা দরকার যে পরীক্ষার ব্যাপারে সকলে বান্ত থাকায় অভিনেতা জোগাড় করা সন্তব হয়ে ওঠেনি আর তা ছাড়া অভিজ্ঞ কলাকুশলীদের অভিনয় দেখেও শেখবার অনেক কিছুই রয়েছে। যাক্, অনুষ্ঠান কতটা মুষ্ঠুভাবে পরিচালিত হয়েছিল তার পরিচয় দর্শক সাধারণের সম্ভালতের পরিমাণের উপর নির্ভরশীল বলেই এর বিচার ছেড়ে দিলাম তাদেরই উপর। ধন্তবাদ জানিয়ে ধন্তবাদার্হ ব্যক্তি কেরাই হয়, তবুও নিয়মের রাজ্বের অধিবাদী হিসেবে নিয়মমাফিক ঐ অনুষ্ঠানের সফলতার ক্ষেকাদ জানিছে।

প্রতিষ্ঠাতৃ-সপ্তাহের অনুষ্ঠানের পর আমি বদে থাক্লেও সময় বদে থাকে নি, সে এগিরে গিয়ে টেনে নিরে এল বার্ষিক নাট্যানুষ্ঠানের পর্বক । এন্মাবকাশের পর কলেজ থুলবার সাথে সাথেই উঠে পড়ে লাগ্তে হল এই পর্বের মুঠ্ সমাধার জন্ত । প্রেসিডেন্সী কলেজের ছাত্র সংখ্যা যথেষ্ট হলেও অভিনেতার সংখ্যা কিন্তু সত্যিই নগণ্য । তারপর প্রী-ভূমিকা-বর্জিত নাটক নির্বাচনের হরুহ সমস্তা ত আছেই । কারণ, বিশ্ববিস্তালয় আইন করে 'সহ-অভিনয়' বন্ধ করেছেন (যদিও এর পেছনে কি যুক্তি আছে জানি না, তবুও সভাজগতের মানুষ বলে আইন অমান্ত করা চল্বে না)। একটি কথা এখানে বলা দরকার— এবারে আন্তঃ বিশ্ববিস্তালয় যুব-সম্মেলনের উত্যোক্তাদের চাপে পড়ে ক'লকাতা বিশ্ববিস্তালয়ও কেবলমাত্র ঐ সম্মেলনে পাঠানোর জন্ত "রবীন্দ্র—ভারতা"তে আন্তঃকলেজ একান্ধ নাটকা প্রতিযোগিতার যে ব্যবস্থা করেছিলেন, তাতে 'সহ-অভিনয়ে'র হ্যোগ দিয়েছিলেন । কিন্তু, এই হ্যোগের পর্যাপ্ত প্রচারেও আমাদের কলেজের ছাত্রীদের কাছ থেকে আশাসুরূপ সাড়া পাওয়া যায় নি। যদিও, হু'একজন যে এগিয়ে আদেন নি তা নয়, যাঁরা এগিয়ে এসেছিলেন, তাদের ধন্তবাদ। যাক্ আন্তঃকলেজ প্রতিযোগিতায় প্রেরণের জন্তে "আজকের উত্তর" একান্ধ নাটকটি এঅজিত গঙ্গোগায়কে দিয়ে লিখিয়ে নেওয়া হল এবং তারপরেই শ্রীবিনাদ্বিহারী চক্রবর্তী রচনা করলেন

পঞ্চাঞ্চ-নাটক "খড্ম"। লেখক তুজনকেই আমরা তাঁদের অকুন্তিত দানের জন্ম আন্তরিক ধন্তবাদ জানচ্ছি। নাটক ছটির বিষয় বস্তুর সম্বন্ধে "যুগান্তর" পত্রিকার (১১ই সেপ্টেম্বর, ১৯৫৬) অভিমত তুলে ধরছি—"নাটক নির্বাচনে কলেজ নাট্য-পরিষদের সমাজ সচেতন দৃষ্টিভঙ্গীর পরিচয় পাওয়া গেল।"\* "আজকের উত্তর" ও রবীন্দ্রনাধের "খ্যাতির বিডম্বনা" (Radio-Play) প্রেরিত হয়েছিল বিশ্ববিস্থালয়ের আন্তঃকলেজ প্রতিযোগিতায়। ক্ত বিশিষ্ট অতিথি, সমালোচক ও কলেজের ছাত্রছাত্রীদের উপস্থিতিতে "নিউ এম্পায়ার" থিয়েটারে নাটকগুলি মঞ্চস্থ হল—কতটা সাফল্যের সঙ্গে তার বিচারের ভার আমার উপর নয়, ছাত্রছাত্রীদের উপর। করেকটি পত্রিকার মধ্যে "যুগান্তর"এর অভিমত হল—"সামগ্রিকভাবে নাট্যপরিচালনা এবং অভিনয় স্বষ্ঠু অনুশীলনের পরিচায়ক হয়েছিল একথা বলতে বাধা নেই।" অভিনয়াংশে বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য চতুর্থ বর্ধ বাংলা বিভাগের শ্রীনিখিলেশ দেনগুপ্তের অনবস্তু অভিনয়। "ঘুগান্তর" এর অভিমত—"আজকের উত্তর' নাটকায় 'বৈল্যনাথ'এর ভূমিকায় শ্রীনিথিলো সেনগুপ্তের অভিনয় সর্বাত্তে উল্লেখযোগ্য। ... 'খড়ম' নাটকেও 'কালীনাথ'এর ভূমিকায় শ্রীনিধিলেশ সেনগুপ্ত গ্রায় সাবলীল স্বচ্ছন্দ অভিনয়ে সকলের দৃষ্টি আকর্ষণ করেন।" সেদিন নিথিলেশ স্তিটি যে অভিনয় নৈপুণাের প্রিয় দিয়েছে, তাতে তাকে নিঃসন্দেহে প্রেসিডেন্সী কলেজের শ্রেষ্ঠ অভিনেতা বলা যায়। অন্তান্ত সকলেও গুর চমংকার অভিনয় করেছেন। "মাইক-নাট্য" (Radio-Play) "খ্যাতির বিড়ম্বনা"য় 'ছুকডি দত্ত'এর ভূমিকায় চতুর্থ বর্ণ পদার্থ বিজ্ঞানের ছাত্র শ্রীঅজয় বস্তুও যথেষ্ট অভিনয় দক্ষতার পরিচয় দিয়েছেন। এই অনুষ্ঠানের সাফল্যে আরো যাঁরা সাহায্য করেছেন, তাঁদের মধ্যে বাঁশীতে শ্রীপ্রশান্ত রায়চৌধুরী ও গিটারে প্রীলতিকা দত্তের নাম উল্লেখযোগ। বার্ষিক নাট্যানুষ্ঠানের সাফল্যের জন্ম অধ্যাপক শ্রীস্থবোধ সেনগুপ্ত, নাট্য-পরিষদের সভাপতি শ্রীভূদেব চৌধুরী ও "বহুত্রপী" সম্পাদক শ্রীঅমর গঙ্গোপাধ্যায়কে ("আজকের উত্তর" পরিচালনায় সহযোগিতার জন্ম) বিশেষভাবে ধ্যুবাদ জানাচ্ছি।

পরিশেষে, ছট অনুষ্ঠান পরিচালনা করতে গিয়েই যে সমস্তার সন্মুখীন হতে হয়েছিল তা হচ্ছে আমাদের একটি নিজস্ব 'auditorium'এর অভাব। এ সমস্তা আজকের নয়, বহুদিনের, এবং প্রেসিডেন্সী কলেজের পক্ষে বাইরের থিয়েটার হল ভাড়া করে অভিনয় মঞ্চস্থ করা যে কতটা অসম্মানজনক তা বলাই বাহুল্য। এ ছাড়া স্থান সন্ধুলানের প্রশ্ন ত'রুয়েছেই। তাই পূর্বস্বীদের মত আমিও এই সমস্তা সমাধানে কর্তৃ পক্ষের দৃষ্টি আকর্ষণ করেছি।

নবাগত সম্পাদককে অভিনন্দন জানিয়ে আমার বিবরণী শেষ করছি।

শ্রামল চৌধুরী-সম্পাদক

#### রবীন্দ্র-পরিযদঃ

নবেম্বর মাসে ('৫৫) একটি রবী-স্র-সংগীতের অনুষ্ঠান হয়। দেবব্রত বিখাস, স্থচিত্রা মিত্র ও পূর্বী চটোপাধ্যায়ের গান উচ্চ প্রশংসিত হয়েছিল।

জানুষারী মাসে ( '৫৬ ) কলেজের "প্রতিষ্ঠাতৃ-দিবদ" উপলক্ষ্যে একটি গানের আসর হয়েছিল। এতে নির্মন চৌধুরী, বিজেন মুখোপাধ্যায় ও প্রতিমা বন্দ্যোপাধ্যায়ের গান বিশেষভাবে জনপ্রিয় হয়। অর্কেষ্ট্রার বিদেশী র্ম্ব অনেকে পছন্দ করেননি।

বছর শেষ করা হয় জুলাই মাসে প্রথম, ও তৃতীয় ও পঞ্চম বার্ষিক শ্রেণীকে স্বাগত জানিয়ে। বাহুল্য বর্জিত

<sup>\*</sup> Hindusthan Standard (14th Sept., '56) পত্রিকারও অভিমত তুলে ধরছি:

<sup>&</sup>quot;In both plays new ideas were mooted with an undercurrent of satire, and the student performers gave quite good account of themselves in the principal roles."

হওয় সত্ত্বেও এ ধরণের অভ্যর্থনা এই প্রথম। আশা করি ভবিগ্যতে এই অনুষ্ঠানটির একটি নি.দিষ্ট স্থান থাকবে প্রতি ব্ছরের কর্মস্টাতে।

প্রেসিডেন্দী কলেজের 'রবীন্দ্র-পরিষদ'কে "রবীন্দ্র শতান্ধী সংঘের" সভ্য-তালিকাভুক্ত করা হয়েছে। তবে উপযুক্ত কোন অমুষ্ঠান করা সম্ভব হয়নি। লেনিনগ্রাড বিশ্ববিদ্যালয়ের বাংলা বিভাগের অধ্যাপিকা জ্রীমতী ভেরা নোভিকোভাকে আমাদের কলেজে আমন্ত্রণ করার চেষ্টা হয়েছিল। জ্রীমতী নোভিকোভা হঠাৎ শান্তিনিকেতন চলে বাওয়ায় সেটা সম্ভব হয়নি। পরবর্তী সম্পাদক এটাকে সফল করলে আমাদের ধ্যুবাদের পাত্র হবেন।

সাম্প্রতিক পরিপ্রেক্ষায় 'রবীন্দ্র-পরিষদের' বার্ষিক কর্মসূচী এত সংজ্ঞাহীন ও বহু অর্থব্যঞ্জক, যে পরম্পরবিরোধী মতের প্রতিকূলে কোন জনপ্রিয় অনুষ্ঠান করা সন্তব নায়। এই সংজ্ঞামূলক অনিদিষ্টতাকে সরল করতে আমি পারিনি। এই বিষয়ে পরবর্তী সম্পাদকের সাকল্যের উপর ছাত্র-ইউনিয়নের আংশিক জীবৃদ্ধি নির্ভর্মীল বলে মনে করা যেতে পারে।

নির্মল গোস্বামী—সম্পাদক, রবীন্দ্র-পরিষদ

#### সোখাল সাভিস-লীগঃ

সোখাল সার্ভিদ বলতে আমরা যা' বুঝি তা' এখানে করা হয়না, আর আমিও তার কিছু ক'রতে পারিনি এ আমার যীকার ক'রতেই হবে। তবে শুধু collegiate থাকতে হ'লে আর ঠিক সময় পরীক্ষা দিতে গেলে যে দেখরণের সোখাল সার্ভিদ করা প্রায় অসম্ভব তা' বলতে পারি।

যা হোক, এবারে আমাদের কাজের মধ্যে অস্ততম হোল,

- ১। Cheap Store. প্রেসিডেন্সি কলেজে এ জিনিষ প্রথম। এতে বাজারের চেয়ে অনেক কম দামে খাতা বিশ্রী করা হয় আর কালি ইত্যাদিও যথেষ্ট্র সন্তা।
- ২। Text Book Library প্রায় লুপ্ত হ'তে বসেছিল। ছাত্রছাত্রীদের কাছে বই চেয়ে বিশেষ পাইনি। তাই শেষ বেলায় কিছু বই কিনে এর পুনরুদ্ধারের চেষ্টা ক'রেছি।
- ৩। Students, Health Homeকে কলেজের সঙ্গে পরিচিত করার চেষ্টা ক'রেছি। আমাদের কলেজের ছাত্রহাত্রীরা যাতে এর সভ্য হ'তে পারেন তার ব্যবস্থা শীগ্ গিরই করা হবে।
  - এ ছাড়া হুঃস্থ এবং রোগগ্রস্ত যারা সাহায্যের জন্ম এসেছেন তাদের যথাসাধ্য সাহায্য করা হ'য়েছে। দেবীপ্রসাদ দেনগুপ্ত—সেক্রেটারী সোগ্যাল সাভিস-লীগ

### অর্থনীতি ও রাজনীতি পাঠচক্র ঃ

কাজ বুঝে পেয়েছিলেম বেশ দেরী করে।

করার অনেক—প্রারম্ভে থাকে উৎসাহ উদ্দীপনা ও প্রতিজ্ঞার ছড়াছড়ি। আস্তে আস্তে সময় ও পরিবেশ এনে দেয় সমতা ও নিত্যনৈমিত্তিক চলার ভঙ্গী। আমাদের বেলাতেও এর ব্যতিক্রম নেই।

শতানীর পুরোনো প্রায়ন্ধকার অনতিগুল্ক দেমিনার কক্ষ—আর তার পরিবেশ হিসেবে পেয়েছি, শিলিংএ রুমায়ন বিভাগের কুপাবর্ধণ, পাশে গার্লস্ কমনক্ষমের কলকাকলি, পথের যন্ত্রসঙ্গীত এবং সর্বোপরি সামনের ল্যাভাটরি।

কোন উপায় নেই, কর্তৃ পক্ষ বধির। তবে আখাস এই, আশা নিরাশার দ্বদদোলায় তুলছে টিম্টিমে দীপের স্বুজ্পিথার প্রতিশ্রুতি—দ্বিতীয় পঞ্চ বার্ষিকী পরিকল্পনায় কলেজের নতুন গৃহ নির্মিত হবে—তাতে থাকবে নাকি বিশাল এক অর্থনীতি বিভাগ। অনাগত ভবিয়ত বংশধরদের উল্লাসিত হওয়ার কথা!

এবার কাজের কথায় আসা যাক।

কাজ পেয়েই আমাদের ডাকতে হয় এক বিদায়ী প্রীতি-চা সম্মিলনী—৪র্থ বার্ষিক ছাত্রদের জন্তে। বিদায়ের পূর্বের মিলনটি বেশ আনন্দ বিধুর!

তারপর শুরু বই দেওয়া নেওয়া। এ কাজটির শুরুত্ব হয়তো কিছুই নয়, কিন্ত দায়িছ বেশ। সীমিত সংখার বই নিয়ে বিরাট চাহিদা মেটানো যে কি ত্বঃসাধ্য ব্যাপার—তা' সকলে বোঝে না। তবু সেমিনার-সভ্যের আশুতোয-মনোবৃত্তি য়য়্ঠু পরিচালনায় সাহায্য করে এসেছে বারে বারে। অসহযোগ ও অধিকার-প্রশ্ন যে বিত্রান্তি ঘটায়নি, এমন নয়। তবে তা' অল।

প্রতি শনিবার বিভিন্ন আলোচনী সভা ডাকা হয়েছে। সারা বছরের উল্লেখযোগ্য বিষয় বলতে এইগুলিই বোঝায়:

- (i) The Economists and the Functions of the Govt. To-day-Gangadhar Jash.
- (ii) Party-System in U.S.A.-Aloke Datta.
- (iii) Problems of Economic Development in Under-developed Countries—Ashoke Sen.
- (iv) Our Real Plan—Its Problems and Objectives—Ramkrishna Basu.
- (v) Democracy and the Individual-Hariprasanna Manna.
- (vi) Future of Capitalism—Ashoke Guha.
  এগুলির মধ্যে অশোক সঞ্জয় শুহের রচনাটি তথ্যে ও মনীধায় অত্যন্ত মধুর ও উপভোগা হয়েছিল।

এতো গেল গতানুগতিক কাজের ফিরিস্তি।

এর ওপর আছে অধ্যাপকদের আসা যাওয়া। গ্রীতাপস মজুমদার ও গ্রীতরুণচন্দ্র দত্ত—এঁদের তু'জনকে বিদায় দিয়েছি আমরা, পেয়েছি গ্রীপ্রভাকর সেনকে। লাভক্ষতির হিসেব মেলাতে গিয়ে দেখেছি—আমরা ছিলাম যে তিমিরে, সেই তিমিরেই রয়ে গেছি। এক্ষেত্রে আমরা অদুষ্টবাদী আর কতু পিঞ্চ অসহায়।

এবার উপসংহারে আসা যাক।

যা' কিছু কাজ হয়েছে সেমিনারে—হয়তো ভাল, হয়তো বা 'মন্দ নয়'। ভালো মন্দর মিলিয়ে বছর অংশ ও সাহায্য রয়েছে মিশে। নাম উচ্চারণ করতে গেলে অনুলেখ দোবে হুষ্ট হতে পারি। সভ্যবৃদ্ধক তাই সম্প্রিগতভাবে ধন্তবাদ জানাই।

আর ত্ব'জনকে করব স্মরণ—শ্রদ্ধেয় অধ্যাপক শ্রীউপেন ঘোষাল ও সহকারী গ্রন্থাগারিক রহমান সাহেবকে, তাঁদের পথপ্রদর্শী উপদেশ ও পরিচালনের জন্ম।

> হরিপ্রসন্ন মান্না—সম্পাদক, অর্থনীতি সেমিনার বিশ্বরঞ্জন বস্থ—সম্পাদক, বাজনীতি সেমিনার

### দর্শন-দেখিনার ঃ

পারম্পরিক আলোচনার মাধ্যমে স্বাধীন চিন্তার বিকাশ ও নিজস্ব দার্শনিক দৃষ্টিভঙ্গী গড়ে তোলার ছাত্রনের উৎসাহিত করার জন্মেই এই সেমিনারের প্রতিঠা হয়েছিল। কিন্তু বর্তমানে সেমিনার ও তার লাইব্রেরি প্রায় সমার্থক। ঐ কুদ্র লাইব্রেরিটির পরিচালনাই সম্পাদকের কার্যস্কচীর সর্বপ্রধান অঙ্গ। তুঃথের সঙ্গে স্বীকার করছি এ অবস্থার বিশেষ পরিবর্তন আমরাও করতে পারি নি। নিজেদের অন্তুৎসাহই এর কারণ। তবে এ'ব্ছর পাঠাতালিকার বহির্ভ কোন কোন বিষয় সম্বন্ধেও (বিশেষতঃ সাম্প্রতিক বৃটিশ দর্শন সম্বন্ধে) উৎসাহের লক্ষণ ছাত্রদের মধ্যে দেখা গিয়েছে, গত কয়েক বছরের ইতিহানে যার পরিচয় পাওয়া যায় না, এ'বিষয়ে প্রধান উৎসাহী বন্ধুবর শ্রীহিরগ্ময় বন্দ্যোপাধ্যায়। আমাদের সাপ্তাহিক আলোচনা সভায় যে-সব প্রবন্ধ পাঠ করা হয়েছে তার মধ্যে শ্রীহিরগ্ময় বন্দ্যোপাধ্যায়ের "Idea in Locke, Berkeley and Hume" এবং শ্রীমেহাংশু সরকারের "The Concept of Reality" মামূলি ধারার ব্যতিক্রম হিসেবে অভিনন্দিত হবার যোগ্য। পরবর্তী সম্পাদককে এ বিষয়ে অবহিত হতে অনুরোধ জানাছি।

বন্ধুদের কাছ থেকে লেখা না পাওয়ায় আমাদের প্রাচীরপত্রটি নিয়মিতভাবে প্রকাশ করা সম্ভব হয় নি। এরপর বাঁরা আসছেন তাঁরা এটিকে নিয়মিত চালিয়ে যাবেন, এই আশা করি।

গত ২৮শে সেপ্টেম্বর ফাদার ফালোঁ আমাদের সেমিনারে "অকল্যাণের দার্শনিক ও ধর্মতাত্ত্বিক তাৎপর্ব" সম্বন্ধে একটি বক্তৃতা দেন। তাঁর পাণ্ডিত্য ও অন্তর্দৃ ষ্টি সম্বন্ধে মন্তব্য করা খুষ্টতা। তাঁকে আমাদের আন্তরিক ধন্তবাদ জানাছি। অধ্যাপক শ্রীযুক্ত প্রবাসজীবন চৌধুরীর উৎসাহ আমাদের অনুৎসাহকে লজ্জা দিয়েছে। তাঁর প্রতি আমরা গভীরভাবে কৃতজ্ঞ।

শরদিন্দু ভট্টাচার্য— সম্পাদক

#### ইতিহাস-সেমিনারঃ

প্রেনিডেন্সি কলের ইতিহাস সেমিনারের ছুটো বিভাগ—একটা স্নাতকোত্তর ও আর একটা স্নাতক শ্রেণীয় ছাত্রদের মন্ত্য। এর মধ্যে প্রথম বিভাগের কাজ খালি এক আলমারি বই নিজেদের মধ্যে বিলিব্যবস্থা করাতে শীমাবক হয়ে পড়ায় সেমিনারের ঐতিহ্যরক্ষার দায়িত্ব বর্তেছে দ্বিতীয় বিভাগের ওপর, তাই ইতিহাস সেমিনার বলে কিছু বোঝালে এবন তা দ্বিতীয় বিভাগেটাকেই বোঝায়। আপে এই ছুটো বিভাগকে একত্র ও পুনর্গঠিত করার চেষ্টা ইয়েছে, কিন্তু যে কারণেই হোক তা স্থায়ী হয়নি।

গত ৮ই সেপ্টেম্বর '৫৫ অধ্যাপক সরকারের সভাগতিত্বে সেমিনারের এক বিশেষ অধিবেশনে প্রতিরিধি নির্বাচন, প্রাচীর পত্রিকা প্রকাশ, আলোচনা সভার ব্যবস্থা ও সেমিনারের নিজম্ব গ্রন্থাগার পরিচালনা ইত্যাদি বিষয়ে কতকগুলো প্রস্তাব গৃহীত হয়। এর ফলে পুনর্গঠিত সেমিনার কমিটিতে শ্রীমনোরঞ্জন ঠাকুর ও শ্রীদেবব্রত ঘৌষ প্রতিনিধি এবং শ্রীপ্রদীপকুমার দাস প্রাচীর-পত্রিকার সম্পাদক নির্বাচিত হন। এরপর সেমিনারের দায়িত্বে অধিষ্ঠিত চতুর্থ বার্ষিক প্রেণীর বিদায় গ্রহণের ফলে সেমিনারের মূল নির্বাচনে শ্রীঅসীমকুমার ঘোষাল সম্পাদক ও শ্রীদেবব্রত ঘোষ সহকারী সম্পাদক নির্বাচিত হন। এবছরের শেষ নির্বাচনে শ্রীমণিলাল চক্রবর্তী ও শ্রীনরসিংহপ্রসাদ শীল নবাগত তৃতীয় বার্ষিক শ্রেণীর প্রতিনিধি নির্বাচিত হয়েছেন।

নিয়মগাফিক এখন আমাদের '৫৫-'৫৬ সালের কাজের কথায় আসা থাক। এ পর্বস্ত সেমিনারের মোট সাতটা অধিবেশন হয়েছে আর এছাড়াও আমরা আরো কতকগুলো কাজ করেছি। সেমিনারের প্রথম অধিবেশনের কথা আতেই বলেছি। দ্বিতীয় অধিবেশনে "Suez Canal Dispute" শীর্ষক এক প্রবন্ধ পাঠ করেন তথনকার চতুর্থ বর্ষের ছাত্র শ্রীনির্মানেন্দু চট্টোপাধ্যায়। ৮ই অক্টোবর '৫৫ তৃতীয় অধিবেশনে পঞ্চম বার্ষিক শ্রেণীর ছাত্র শ্রীহ্ণীরকুমার পাল "Nazism" শীর্ষক এক প্রবন্ধ পাঠ করেন।

গত ২৩শে ডিসেম্বর °৫৫ সেমিনারের পক্ষ থেকে এক বিশেষ জলযোগের আয়োজন করা হয়। অধ্যাপকদের উপস্থিতিতে মরোয়া পরিবেশে এটা খুব উপভোগ্য হয়ে উঠেছিল।

সেমিনারের চতুর্থ অধিবেশনে আমাদের প্রাচীর-পত্রিকায় প্রকাশিত শ্রীমনোরঞ্জন ঠাকুরের লেখা "Luther as a Reformer" নামে প্রবন্ধটি আলোচিত হয়।

গত ৩রা মার্চ '৫৬ আমরা বিদায়ী চতুর্থ বার্ষিক শ্রেণীর ছাত্র-ছাত্রীদের সম্বর্ধনা জানাই। অধ্যাপকগণের উপস্থিতি ও বন্ধুবর্গের সহযোগিতায় অনুষ্ঠানটির সার্থক পরিসমাপ্তি ঘটে। এই উপলক্ষ্যে সংস্কৃত কলেন্তের ছাত্রী গ্রীমতী মন্দাক্রান্তা রায়চৌধুরী ও আমাদের কলেন্তের সংস্কৃত বিভাগের ছাত্রী শ্রীমতী কৃষ্ণা সাধু নানাকান্তে সাহাদ্য করে আমাদের বিশেষ ধ্রুবাদভাজন হয়েছেন।

২৯শে মার্চ '৫৬ সেমিনারের পঞ্চম অধিবেশনে শ্রীঅহীন চৌধুরী এক প্রবন্ধ পাঠ করেন। তাঁর প্রবন্ধের বিষয় ছিল "Paul Sweezy's Questions (On the transition from Feudalism to Capitalism)"।

গত ১২ই এপ্রিল '৫৬ সেমিনারের এক বিশেষ অধিবেশন অমুষ্টিত হয়। ঐদিন অধ্যাপক শ্রীপ্রশোভন সরকার মার্ক্,সীয় মতবাদের ভিত্তিতে উৎপাদন-প্রণালী ও সামস্ততন্ত্র থেকে পুঁজিবাদে অর্থ নৈতিক বিবর্তন সম্বন্ধে এক দীর্ঘ এবং মনোক্ত ভাষণ দেন।

গ্রীত্মের ছুটর পর আমাদের কলেজ থেকে অধ্যাপক মাম্দের ছগলী মোহ,সীন কলেজের অধ্যক্ষ হয়ে বদনী হওয়ার সংবাদ ছিল আমাদের কাছে যেমন অপ্রত্যানিত, তেমনই বেদনাদায়ক। তাঁর মত উৎসাহী, জনপ্রিয় ও স্থোগ্য অধ্যাপককে হারিয়ে আমরা থুবই ক্ষতিগ্রস্ত হয়েছি। গত ১৪ই জুলাই আমরা তাঁকে বিদায় অভিনদ্দ জানিয়েছি এবং তাঁর সঙ্গে আমাদের মধুর আন্তরিকতাপূর্ণ সম্বন্ধের স্মৃতিচিহ্ন স্বরূপ তাঁকে নিয়ে অধ্যাপক ও ছাত্রদের একসঙ্গে একটা ছবি তোলা হয়।

পূজার ছুটর আগে ১৫ই সেপ্টেম্বর সেমিনারের সপ্তম অধিবেশনে শ্রীজহীন চৌধুরী এক প্রবন্ধ পাঠ করেন তাঁর পূর্বলিথিত বিষয়ে। স্বকটি অধিবেশনে অধ্যাপক সরকারের সভাপতিত্বে পাঠান্তিক আলোচনা চিন্তার্কর্বক হয়ে ওঠে। কয়েকটি অধিবেশনে অধ্যাপকগণ ও প্রাক্তন ছাত্রেরা উপস্থিত থেকে আলোচনায় অংশগ্রহণ করেন।

তুঃখের বিষয় এ পর্যন্ত দেমিনারের নিজস্ব প্রাচীরপত্রের তুটোর বেশী সংখ্যা প্রকাশের সুযোগ হয় নি। আশা করি ছাত্র বন্ধরা লেখার ব্যাপারে অধিকতর মনোযোগ দিয়ে এ বিষয়ে আমাদের সাহায্য করবেন।

সেমিনারের বই আদান-প্রদান করতে গিয়ে আমার পক্ষে হয়ত অনেকেরই অনুরোধ রক্ষা করা সন্তব হয় ওঠেনি। এর একমাত্র কারণ ছাত্র-সংখ্যার তুলনার সেমিনারের বইয়ের সংখ্যা মোটেই পর্যাপ্ত নয়। অতি প্রয়োজনীয় বইগুলোর ৩।৪ কপি রাখার ব্যবস্থা না করলে এ সমস্তার সমাধান হবে না। এবছর আমরা অধ্যাপক সরকারের সাহায্যে কলেজ লাইত্রেরী থেকে সেমিনার লাইত্রেরীতে কতকগুলো দরকারী বই স্থানান্তরিত করেছি। কিন্তু এ প্রসক্ষে একটা উদ্বেগজনক সমস্তার উল্লেখ না করে পারছি না। সেমিনারের বইয়ের সংখ্যা বর্তমানে দেড়শোর কাছাকাছি, কিন্তু বেশ কিছুদিন ধরে এর একটা মোটা অংশ ছিঁড়ে যাওয়ার ফলে ব্যবহারের অযোগ্য হয়ে পড়েছে। পূর্বপ্রথা মত এদের ডহ্রু, বি. জি. প্রেসে বাঁধাবার জন্তু পাঠান হলে, প্রচণ্ড সরকারী কর্মতংপরতা ও সময়নিষ্ঠার কল্যাণে দেড় থেকে তিন বছর সময় লাগবে এদের স্বস্থানে পুনর্থিন্তিত হতে, যদিও অন্ত কোথাও বাঁধাবার ব্যব্ছা করতে এটা তিন দিনে হতে পারে। কাজেই সমবেত চেষ্টায় যদি আমরা নিজেরাই এগুলো বাঁধাবার ব্যব্ছা করতে পারি, তাহলে আমরাই লাভবান হব।

অধ্যাপক সরকারের পরামর্শক্রমে এবছর থেকে আমরা সেমিনারের স্থায়ী কার্যবিবরণী রাধার ব্যবস্থা করেছি। এজন্ম বাঁধান Record Book ও Issue Book কেনা হয়েছে। গত ৩রা মে '৫৬ থেকে তাতে ইতিহাসের ছাত্র-ছাত্রীদের নাম ও স্থায়ী ঠিকানা এবং সেমিনারের কাজের ধারাবাহিক বিবরণ লেখা শুরু হয়।

সেমিনারের কাজ করতে গিয়ে অনেকের কাছ থেকে নানা ভাবে সাহায্য পেয়েছি, সেজস্ত তাঁদের আন্তরিক ধন্তবাদ জানাই। ব্যক্তিগত ভাবে সকলের নামোল্লেখ সম্ভব নয়, তবে একজনের নাম করা বিশেষভাবে উচিত বলে মনে করি। তিনি হচ্ছেন শ্রীমনোরঞ্জন ঠাকুর। সেমিনারের সব কাজে সব সময়ে তিনি যে উভ্চম দেখিয়েছেন তা স্তাই প্রশংসনীয়। দেমিনারের ঐতিহ্ন রক্ষায় আমরা কতদূর সফল হয়েছি তা আমাদের বিচার্য নয়, তবে এটুকু বলতে পারি যে নানা অস্বিধার মধ্যেও আমাদের দিক থেকে চেষ্টার কোন ক্রেটি হয়নি।

পরিশেষে সেমিনারের সভাপতি শ্রন্ধের অধ্যাপক শ্রীস্থশোভন সরকারকে শুধু মামূলি ধন্তবাদ নয়—কারণ তা দিয়ে তার সাহায্যের পরিমাপ হয় না—কামার কৃতজ্ঞতাও জানাই।

অসীমকুমার ঘোষাল—সম্পাদক, ইতিহাস-সেমিনার

#### ইংরেজী সেমিনার ঃ

বই দেওয়া নেওয়। এতেই ইংরেজী সেমিনারের কাজ শেষ। অনার্স লাইবেরী, সেমিনার লাইবেরী ছু'টোই চ'লছে—বেশ ভালোভাবেই চ'লছে। তনার্স লাইবেরী সম্পর্কে অধ্যাপকর্দের অনেকেরই আগ্রহ আছে, আমাদের চেয়েও বেশী। আমাদের দোবে এই আগ্রহটুকু থেকে যদি বিজ্ঞত হই, তবে ইংরেজী বিভাগের ছাত্রদের সেটা খুবই ছুর্ভাগের কারণ হবে—কারণ এই জিনিষটি অপর কোন বিভাগেই নেই, অথচ এমন দরকারী জিনিষও কলেজে কমই আছে। 'পাঠচক্র' গোছের একটা কিছু করবার চেন্তা হয়েছিল,' কিছুদূর এগিয়েছিলামও, কিন্তু পের পর্বন্ত থেমে গেল। আশা করি, তৃতীয় বর্ষের উৎসাহী ছাত্রেরা এ বিষয়ে যথোচিত তৎপর হবে।

শীতামলকুমার সরকার—সম্পাদক ইংরেজী সেমিনার

#### গণিত-পাঠচক্র-সংবাদ:

পাঠচক্রের কার্যবিবরণী পেশ আর কাজের ভার পাওয়ার মধ্যে সময়ের ব্যবধান মাত্র তিন মাস। বলাই বাহল্য এই অল্পময়ে এমন কোন উল্লেখযোগ্য কাজ করে বসিনি পত্রিকার পৃষ্ঠায় যা ফলাও করে ছাপান যায়। এতদিন আমাদের পাঠচক্রের কর্মস্টীর প্রধান অঙ্গ ছিল পাঠচক্রের গ্রন্থাগার থেকে নিয়মিত বই-লেনদেন। এবারে গ্রন্থাগারটতে ছাত্র ছাত্রীদের কাছ থেকে সংগৃহীত অর্থে কিছুসংখ্যক নতুন বইও যোগ করা হয়েছে। আর এই বই-লেনদেনের সঙ্গে একান্ত ঘরোয়া ও অনাড়ম্বর পরিবেশে অধ্যাপক ও ছাত্রদের মধ্যে শিক্ষামূলক আলোচনাও পাঠচক্রটির এক বিশেষ আকর্ষণ।

প্রদঙ্গতঃ উল্লেখযোগ্য যে পাঠচক্রের মুখপত্র হিমাবে একটি প্রাচীর পত্র প্রকাশনারও উভোগপর্ব চল্ছে।

সংক্ষেপে এই হ'ল পাঠিচক্রের কথা। অথথা এই বিবরণীকে দীর্ঘতর করে লাভ নেই। আর যাঁদের কাছে আমরা প্রকৃত ঋণী মামুলি ধন্তবাদ জানিয়ে তাঁদের খাটো করতে চাই না। অতএব এথানেই ছেদটানা দমীটান।

নির্মালা সিংহ-সম্পাদক, গণিত পাঠচক্র

### শারীরবৃত্ত পরিষদ ঃ

প্রেসিডেন্সী কলেজের ইতিহাসে গোঁরবময় অধাায় যোজনা করে শারীরবৃত্ত পরিষদ এবার সপ্তম বর্ষে পদার্পণ করলো। আজকের যে কর্মমুখর "শারীরবৃত্ত পরিষদ" কলেজের অন্তহম প্রতিষ্ঠানরপে প্রতিষ্ঠালাভ করেছে, শারীরবৃত্ত বিভাগের প্রধান অধ্যাপক ডাঃ সচিচবানন্দ বন্দোপাধ্যায়ের ঐকান্তিক সহামুভূতি ও অক্লান্ত প্রচেষ্টায় তা গড়ে উঠেছিল ১৯৫০ সনে। এই বিভাগের প্রতিষ্ঠাতা অধ্যাপক হচ্ছেন ৬ডাঃ স্থবোধ মহলানবিশ। শারীরবৃত্ত পরিষদের গত ছয় বংসরের বিবরণ প্রকাশিত হয়েছে কলেজের "Centenary Volume" এবং শতবাধিকী শারক সংখায়।

\*

১৯৫৬ সালের ৩রা আগষ্ট পরিষদের বার্ষিক নির্বাচন অমুর্ন্তিত হর। পদাধিকার বলে ডাঃ বন্দোপাধ্যার

প্রতিষ্ঠার পরিষদ সভাপতি হরে আস্ছেন। এবারে নির্বাচিত হয়েছেনঃ

- ১। ডাঃ সচিচদানন্দ বন্দ্যোপাধ্যায়—সভাপতি।
- ২। ডাঃ চণ্ডীচরণ দেব—সহ
- ৩। শ্রীশিশির মজমদার—সাধারণ সম্পাদক।
- 8 । शिलकानी मिलक—मञ्काती मन्नामिका ।
- ভাঃ হরিপদ চট্টোপাধ্যায়—কোষাধ্যক্ষ।
- ৬। শ্রীসুশীল ভট্টাচার্য্য—সহঃ
- ৭। এদৈবেক সিংহ প্রাচীরিকা সম্পাদক।
- ৮। এ জিবীন সেনগুপ্ত— "
- ৯। শ্রীশকন্তলা গুপ্তা---
- ১০। শ্রীঅমিতা পালিত— "
- ১১ ৷ ডাঃ প্রেমশঙ্কর আগরওয়ালা প্রতিনিধি (শ্রেণী)
- ১২। শীলিনাদাস
- ১৩ ৷ শ্রীমীরা সেন
- ১৪। শ্রীপ্রার্থনা চট্টোপাধ্যায়

এ পরিষদের বহুম্থী কার্য্যকলাপের মধ্যে আছে প্রতি শুক্রবারে বিভিন্ন বৈজ্ঞানিক বিষয়ে বক্তৃতা, বিতর্ক, আলোচনা, শিক্ষামূলক চলচ্চিত্র প্রদর্শনী, প্রতিবছর প্রাক্তন আর বর্ত্তমান ছাত্রদের সম্মেলনের ব্যবস্থা ও প্রতি পূজার ছুটতে দেশত্রমণের ব্যবস্থা করা। এছাড়া নবাগতদের আমন্ত্রণ ও বিদায়ী ছাত্রদের অভিনন্দন জানানোও পরিষদের কার্য্যকলাপের অন্তর্গত। এ ছাড়া পরিষদ থেকে—"The Physiological Institute Journal" প্রতি বছর বের হয়। পাক্ষিক প্রাচীর পত্রিকা "প্রাচীরিকা" কলেজের উৎকৃষ্ট প্রাচীর পত্রগুলির অহুতম। আন্তঃপরিষদ খেলাগুলাও অনুষ্ঠিত হ'রে থাকে।

#### সাপ্তাহিক আলোচনা সভাঃ

১৯৫৬ সালের ১৩ই জানুয়ারী তারিখে বিশ্ববিশ্রুত শারীরতত্ত্ববিদ নোবেল লরিয়েট ডাঃ বি, এ, জনে আমাদের বিভাগ পরিদর্শন করতে এনে সদস্থদের অন্যুরোধে "ছগ্ধক্ষরণে অন্তম্রাবী গ্রন্থির প্রভাব" প্রসঙ্গে এক মনোজ্ঞ ভাষণ দেন। পরিষদের ইতিহাসে ইহা বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। এবংসরে নিম্নলিখিত বিষয়গুলি সাপ্তাহিক আলোচনা সভায় আলোচিত হয়।

- 1. Biology of the World-Dr. August Pi Suner.
- Researches for reviving the dead and clue to creation—Sri Rabindra Nath Sen.
- 3. Higher functions of Nervous System-Dr. Haripada Chatterjee.
- 4. Paper Electrophoresis-Sri Kantipada Chatterjee.
- 5. Science and Man-Sri Sisir Kumar Majumdar.
- Condolence Meeting on the death of Dr. H. C. Mookherjee, Ex-Governor of West Bengal.
- 7. Enzymatic Basis of Narcotic Actions in Brain Tissues-Dr. J. Ghose.
- 8. Body Fluid in Cold-Dr. C. C. Deb.
- 9. Film Show-United States Information Service.
- 10. An Introduction to Aviation Physiology-Sqn. Ldr. Dr. M. K. Mookherjee.

## मलम् वार्षिक शूनर्मिलनी छे९नव :

এ বছরের প্রাক্তন ও বর্তমান ছাত্রছাত্রীদের পুনর্মিলনী উৎসব অমুন্তিত হয় ২৯শে সেপ্টেম্বর। এবারে সভাগতির আসন অলম্কুত করেন কলিকাতা ভাশনাল মেডিকাল কলেজের অধ্যক্ষ ডাঃ কুমারনাথ বাগ্চি ও প্রধান অতিথি হিসেবে উপস্থিত ছিলেন পশ্চিমবঙ্গ সরকারের মাননীয় স্বাস্থ্যমন্ত্রী ডাঃ অমূল্যধন মুথোপাধ্যায়। তুই দিবসব্যাপী উংসবে বর্তমান ছাত্রদের দ্বারা "রত্নদিপ" নাটক ও প্রাক্তন ছাত্রদের দ্বারা "গন্শার বিয়ে" নাটক অভিনীত হয়। এছাড়া প্রাক্তন ও বর্তমান ছাত্রদের ফুটবল থেলা, ঋতুরঙ্গ সহ-অভিনয় প্রসঙ্গে বিতর্ক সভা অনুষ্ঠিত হয়। বিতর্ক সভায় সভাগতিত্ব করেন মাননীয় শ্রীযুক্ত চপলাকান্ত ভট্টাচার্ব মহাশয়।

#### বার্ষিক জ্মণ ঃ

এ পর্যন্ত আমাদের বার্ষিক ভ্রমণ হয়েছে উত্তর, দক্ষিণ ও পশ্চিম ভারুতে। এবার আমরা ভ্রমণে যাই পার্বত্য অঞ্জে—শিলং, চেরাপুঞ্জি, কামাখ্যা, দার্জিলিং, গোহাটা। ভ্রমণ খুবই আরামপ্রদ হয়েছিল।

একছর আগষ্ট মানে আমাদের পরিষদের ভূতপূর্ব প্রতিষ্ঠাতা সম্পাদক ও সহসভাপতি শ্রীস্থময় লাহিড়া সরকারী বৃত্তি পেরে Oxford University-র Biochemisry-র Head of Department Dr. Krebs (N. L.) অধীনে গবেষণা করতে গিয়েছেন। তাঁকে বিদায় অভিনন্দন জানানো হয়।

পরিষদ মুখপত্র "প্রাচীরিকা"র ঐতিহ্য আজও অমান রয়েছে।

শিশির মজুমদার-সাধারণ সম্পাদক

#### পদার্থবিছা সেমিনার ঃ

পদার্থনিতা সেমিনার আমরাই প্রথম আরম্ভ করেছি বলে গর্ব অনুভব করছি। প্রথম বংসরেই আমাদের কাজ বেশ স্ফুলবে পরিচালিত হয়েছে। আমাদের আলোচনী সভায় ছাত্রদের মধ্য থেকে প্রাচুর সাড়া পেয়েছিলাম। নানারকম সাহায্যে ও উপদেশের থাতায় শ্রীদিলীপ ভদ্র ও শ্রীনিত্যরঞ্জন নাথের কথা উল্লেখ না করলে অকৃভক্ততা হবে।

আমরা নিম্নলিখিত ১২টি আলোচনী সভার আয়োজন করি।

Differential Equations—কমলকুমার দত্ত !

Taylor Expansion—তাপদকুমার মোদক I

Compton effect-শিশির ভঞ্জ I

The Bohr atom—তাপসকুমার দাস!

Fourier Analysis—রণে-সুনারায়ণ বিখাস I

Rutherford Scattering-দেবীপ্রসাদ সেনগুপ্ত I

Inverse Square Motion— কমলকুমার দত্ত।

Cosmic rays-দিলীপ ভদ।

Some ideas on Probability—মনোজমোহন ভট্টাচার্য।

Trends of thought in modern physics—তাপদকুমার দাস।

Minimal principles—মুবল দাশগুপু I

Classical mechanics—Hamiltonian and Lagrangian Formalisms— কমলকুমার দত্ত।

ষাগামী বৎসরে এচঞ্চল মজুমদারের পরিচালনায় সেমিনারের উত্তরোত্তর উন্নতি কামনা করি।

কমলকুমার দত্ত-সম্পাদক

## ভূ-ভত্ব পরিষদঃ

ভূ-তত্ত্ব পরিষদের ৫০ বংসর পূর্ণ হ'ষেছে। ১৯০৫ সালে এর প্রতিষ্ঠা হয়। ১৭ই জানুয়ারী, ১৯৫৭ ভূ-তত্ব পরিষদের "ফ্বর্ণ জয়ন্তী" উদ্যাপিত হচ্ছে। পরিষদের বার্ষিক মুখপত্র "ভূ-বিদ্যা" ঐ একই দিনে প্রকাশিত হবে। বিশেষ স্মারক সংখ্যা হিসাবে এবারের "ভূ-বিদ্যা" যথেষ্ট আকর্ষণীয় হবে আশা করা যায়।

ভূ-তত্ত্ব পরিষদের মত ছাত্র-প্রতিগান বহু জায়গাতেই বিরল। ভূ-তত্ত্বের বর্তমান ছাত্র ব্যতীত প্রান্তন ছাত্রন্ধ অনেকেই এই পরিষদের সদস্য। ছাত্র ব্যতীত পরিষদের সদস্য সংখ্যা বর্তমানে ২২২। অস্তান্ত বংসরের স্থায় এবারেও আমাদের দেশের ও বিদেশের কয়েকজন খ্যাতনামা ভূ-তান্থিকের সংস্পর্শে আসার সোভাগ্য হ'য়েছে। ভূ-তত্ত্ব পরিষদের আলোচনা সভাতে তাঁদের বক্ততার বিষয়বস্তগুলি নীচে দেওয়া হ'ল।

- 1. "Origin and Occurrence of Petroleum" by Dr. P. D. Track.
- 2. "Difficulties of defining Ore and Ore Deposits"-by Prof. Russell Gibson.
- 3. "Seismographic Exploration" by Mr. E. Kingsley.
- 4. "Development of Australian Brown Coal Mines" by Mr. H. G. Mantel.
- 5. "Development of Mineral Resources in Australia" by Dr. A. K. Banerjee.
- 6. "Occurrence of Crioceras in India" by Dr. Satya Sadhan Sarkar.
- "Geology and Morphology of the Bana Shigri area, E. Punjab" by Sri
   G. N. Dutta.
- 8. "Earth tremors in Bhopal" by Dr. A. G. Jhingran. এছাড়া প্রতি শ্রেণীর পাঠচক্রের কাজ মোটামুটি সন্তোধজনক।

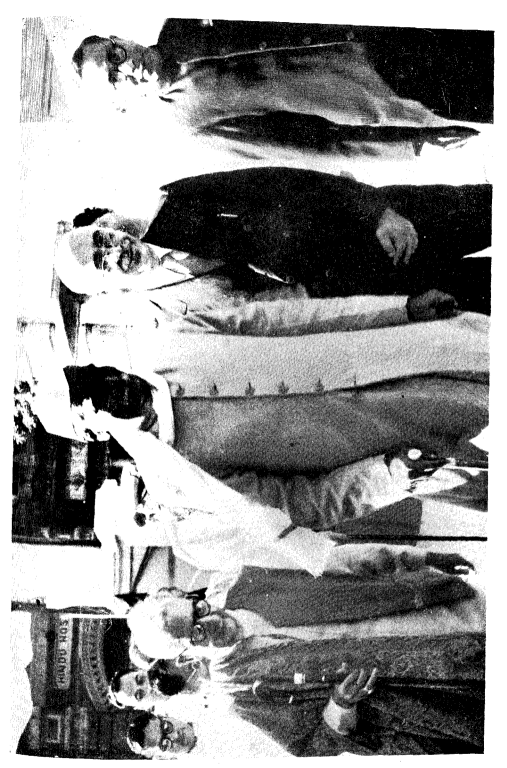
পরিষদের তরফ থেকে এবারে "Scintific Indian Glass Co. Ltd"-এর কারখানা দেখাবার বলোক্ত করা হ'মেছিল। এই ব্যাপারে প্রথম বার্ধিক শ্রেণীর ছাত্রদের উৎসাহ বিশেষভাবে পরিলক্ষিত হয়।

শিক্ষামূলক চলচ্চিত্র পরিষদের উচ্চোগে মাঝে মাঝে দেখান হ'য়েছে। এদের মধ্যে British Information Service-এর দোজন্তে প্রদর্শিক "The White Continent" চিত্রথানিই বিশেষ সমাদ্র লাভ করে।

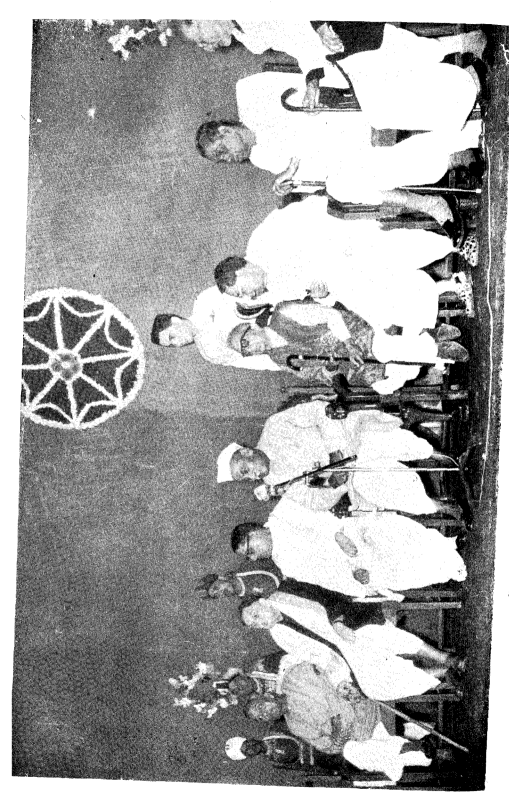
পরিষদের প্রাচীর পত্রিকা "The Institute Reporter" নিয়মিত প্রকাশিত হ'ছে।

সর্বশেষে বহুবাদ জানাই পরিষদের সভাপতি অধ্যাপক নির্মলনাথ চট্টোপাধ্যায় মহাশয়কে—তাঁর অমূল্য উপদেশ ও আন্তরিকতার জহু । পরিষদের কর্মপ্রিচালনায় যে সমস্ত ছাত্রবন্ধুদের অকুণ্ঠ সাহায্য পেয়েছি তাদের আন্তরিক বহুবাদ জানাই।

প্রদীপকুমার গঙ্গোপাধ্যায়—সাধারণ সম্পাদক



[Photo by K. Balasubramaniam]
—6th Yr. M.Sc. (From left to right).—Dr. Radhakumud Mukherjee, Dr. Rajendra Prasad, Mr. Friend Perera (Principal), & Prof. W. N. Rudra.



DR. RAJENDRA PRASAD AND SOME OF HIS OLD CLASSMATES.

EPhoto by K. Balazybjamaniam!



# Thoughts for the Founders' Day

Presidential Speech of

Dr. Radha Kumud Mookerjee, M.P.

It is given to few Institutions in the world to be able to attain a longevity of 100 years. The college has produced through the century a galaxy of great men who have shed lustre on the whole country, leaders in the spheres of thought and action, scientists and philosophers, statesmen and administrators but the most distinguished of them all is our great President, an old boy of the college, who is universally esteemed for his unique contribution to the cause of the country's freedom and his rare qualities of head and heart.

I deem it my duty to take advantage of this significant occasion to press for some urgent improvements of the Institution in the light of modern educational thought. My first suggestion is that as the primary factor of educational efficiency the college should be enabled to maintain a proper proportion between the number of teachers and taught. There should be an extension of the tutorial system under which there should be one teacher to act as the guide and guardian of a group of not more than 10 students. The phenomenal success of the great University of ancient India at Nalanda, a University which functioned for over 500 years, and attracted by its reputation students from foreign countries like Korea. Mongolia, Japan, China, Tukhara, Tibet, and Ceylon, had on its rolls 8,500 students, who were taught by 1,510 teachers, as recorded by one of its students in residence for 5 years from 635 A.D., the learned Chinese Scholar Yuan Chwang. The University was run as a post-graduate research Institution under teachers daily delivering between them 100 Discourses to 100 Seminars on 100 different subjects. This ideal of personal individual instruction is now being aimed at in the field of education all over the world. The Massachusetts Institute of Technology for instance employs 1174 teachers to instruct its 4,874 students in as many as 900 different subjects of science and technology so that there should be one teacher to take charge of 5 students for advanced specialised study. An American philanthropist Harkness has made a donation of several millions of dollars to his Alma Mater, the Phillips Academy at Exeter, on the express condition that the ratio of the number of its teachers to taught should be at least 1:10. The Reed College of Oregon employs 60 teachers to teach its 600 students and turns out more scientists and Rhodes Scholars than advanced Universities like Columbia or Chicago. Towards this fundamental pedagogic standard, the U.K. Government has increased its educational budget to about Rs. 350/- crores. It is noteworthy that the Presidency College has been able so far to capture this educational ideal in a commendable degree in the ratio of about 1:13 in the number of teachers to taught.

My next suggestion is that, following the Report of the Asquith Royal Commission on Cambridge and Oxford, provision should be made for select scientific studies to replace those which are outmoded in this Atomic Age. Among these new subjects the Commission mentions Ballistics, Short-Wave Study, Sound-ranging and Wireless, Reactor Technology and generally the various developments of Nuclear Physics. The introduction of the study of these new subjects depends on the University and not on a college but this college may act as a pioneer in this matter. The Asquith Commission also recommended a greater integration of studies in the Sciences and Humanities in the interests of both. Lord Peel and Gladstone were double first in Mathematics and Classics. In India the study of Humanities must be based on a study of Sanskrit as the record of Indian thought which is universally recognised as a unique contribution to the culture of mankind. The Presidency College has taken the lead in the study of Sanskrit and ancient Indian culture and produced eminent scholars in this field.

In conclusion, it is my duty and pleasure to congratulate those meritorious students on whom the awards of different distinctions have been bestowed by the college. Their Alma Mater expects them to be examples of citizenship in Free India and they can have no better inspiration as citizens than the following message delivered to his disciples by the Great Buddha: Charatha Bikkhave Chārikam—

Bahujana hitāya bahujanasukhāya Atthāya Hitāya Sukhāya Devamanussannam.

"Go out, ye Disciples, on Missions of social service, dedicating thyselves to the promotion of the Common Weal, the Welfare of the Many, their Happiness and Prosperity, and that of both gods and men."

### Marxim and Literature

SURAJIT SEN

3rd Yr. Arts

"It was Hegel who said that any philosophy may be reduced to empty formalism if one confines oneself to the simple repetition of fundamental principles"—John Lewis, "Marxism and its critics."

In the course of a recent lecture on "Fiction and the criticism of Fiction" Mr. Philip Rahv says something that is relevant to our essay in more ways than one. "If the typical critical error of the thirties," he tells us, "was the failure to distinguish between literature and life, in the present period that error has been inverted into the failure to perceive their close and necessary relationship. Hence the effort we are now witnessing to overcome the felt reality of art by converting it into some kind of schematism of spirit." It is precisely this way of looking at literature, this "schematism of spirit" that Marxism is concerned to challenge, and it is in such a context that its strongest appeal is made. The strength of the error and the courage and power of mind needed to challenge it can hardly be overemphasized. Formulated at a time when the formidable edifice of the Hegelian system was disintegrating into the weirdest variety of philosophic sects, the Marxist theory had the bracing effect of a tonic. And like a tonic it appeared to those nourished on the typical Victorian literary attitudes-attitudes which, to quote Dr. Leavis, held that "Gifted individuals occur, inspiration sets in, creation results." Marx, by laying bare the network of relations that integrate all man's activities into one causal process, fashioned an instrument which no critic who wishes to think intelligently about his craft can afford to ignore. But we must limit our problem if we are to solve it and Marx who was occupied with the revolution in economy effected by capitalism, had little time to spare for the detailed explication of that portion of the Preface to "A Critique of Political Economy" that is our major concern here.

We have remarked earlier on the challenge to existing critical modes that this view of literature entailed. By insisting that literature is more than a succession of isolated figures, Marx implied that it was something organic. Sixty years after the publication of the Preface to "A Critique of Political Economy" this notion of organic form was to receive definitive expression in Mr. Eliot's classic "Tradition and the Individual Talent." The invocation of Mr. Eliot in such a context might appear gratuitous and, of course, the

differences are as remarkable as any possible correspondence. Burboth views have this in common, that literary evaluation, if it is to be responsible and not merely impressionistic, must acquire what Mr. Eliot calls "historical sense." History—"social existence" as Marx has it, "the mind of Europe" Mr. Eliot says—is the matrix in which literature is created and to which our judgments must be related. "History" is not as simple a category as its use in the hands of certain critics would lead us to believe; and Eliot, like Marx before him, is concerned with defining a particular problem—the relation of the artist to his predecessors. But the approximation is suggestive.

To say that a writer is the product of the historical conditions of his

time is not of course, to say that he is passive or that his work is a museum "Like the Communist Manifesto, Jonathan Wild emerged out of history; that does not mean that it is dead."\* The more, in fact, one thinks about it, the more it appears that Marx's formulation raises as many problems as it solves. What do we mean when we say literature is a "reflection" of reality? Plekhanov and a number of sociologists after him took this to imply that the writer reflects the psychology of his class. From such a view (not unrelated to Plekhanov's hieroglyphic epistemology) it followed as a corollary that the writer was really irresponsible for his work and that the task of literary criticism consisted in the re-translation into terms of actual life of the symbolic rationalisations of the author. Such a view, which we might with justification term the "schematism of economics," could hardly rouse much enthusiasm for that cultural tradition which Marxists are so quick to invoke (and defend). What is more to the point is that it is contradicted by even the most superficial reading of the classics. What the writer responds to is a total situation, a response which involves an agonising "wrestling with the angel" of reality. The Keats who wrote the Nightingale Ode was clearly not reflecting the conditions of his civilisation in any passive sense. Indeed, the term "reflection," as Mr. Lindsay has argued, has served its polemical purpose and should be discarded if we are to avoid confusion. The weight of external reality crushing the carbon of the ego to produce the immortal diamond, that is how Mr. Spender describes the poetry of Rimbaud. In the surrender of the personality to something

the works of the great writers of the past.

more important, argues Engels, lies the greatness of a Balzac. These writers give us the emotional tenor of life at moments of social crisis and to see them as subscribing blindly to the values of a class is to exhibit a singularly obtuse sensibility. Rimbaud, like Hamlet, voices the aspirations of humanity at a moment when those aspirations are not historically realisable: it is this contradiction which explains "the residue of idealism" to be found in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Arnold Kettle's essay "The Progressive Tradition in Bourgeois Culture" which remains as a landmark in Marxist literary criticism.
<sup>2</sup> The phrase is Mr. Kettle's.

Pukhanov's theory reveals an interesting and characteristic preoccupation with literature more as an occasion on which to wield the dialectic than as something to be responded to. And later Marxists have not been slower to evoke a political response in place of a judgment related closely to the medium by which any literature lives, if it has life at all: the printed words on the page. This is the confusion between literature and life that Mr. Rahv found characteristic of the 'thirties'. When, for example, the Marxist critic invokes Shelley as the Great Poet, is he really basing his evaluation on his experience of the spate of untidy imagery and embarassing emotionalism that characterise so much of Shelley's verse, or is he merely remembering Marx's aphorism on Shelley and Byron?

"The merit of a poem," we are reminded, "is measured by its accuracy, not by the importance of a rough approximation to what is being said." And it is sufficient to think of poetry to recall how astonishingly bare of results the Marxist approach to literature has proved. We need not impute this to some inherent defect in the dialectic itself. The responsibility rests to a large extent with the creative writers who have adopted the standpoint of Marxism. Arguing on the basis of their own felt needs, Eliot, Empson and others succeeded in achieving a radical revaluation of literary concepts and history. The symbolists in France likewise proceeded to construct an aesthetic that would, they felt, rescue the writer from the sterile Romantic-Parnassian polarities.

In every critical revolution it is always the writings of the practitioners of literature that provide the seminal, the growing points round which a new aesthetic is erected. Reading the speeches of the recent Soviet Writers' Congress or the writings of Howard Fast it is difficult to remember that these pronouncements are made by individuals having a direct and intimate knowledge of the intricacies of the creative process.2 Repeated admonitions to the writer to be aware of his great task-which nowhere achieves concrete definition-self-conscious criticisms of their own work and a confident assault upon Western literature and Western literary values: all this phrased in the paralysing jargon so characteristic of this type of Marxising is to be found in abundance in the reports of the Congress. But we look in vain for the pressure of the artist's own experience. Thus, is the spirit of the dialectic perverted and Marxism itself reduced to empty formalism.

The Marxist writer, argues Ralph Fox in his stimulating essay on "The Novel and the People" must assimilate and reorganize the learning of his time. A failure to achieve such a synthesis must go a long way in explaining the failure to evolve a Marxist aesthetic. It has, for one thing, resulted in the curious fact that while Marxist methodology constitutes a

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Miss Annete Rubinstein's recent "The Great Tradition in English Literature" offers a truly monumental example of this confusion. <sup>2</sup> Does this, one wonders, have any bearing on the relative mediocrity of post-war Soviet fiction? Certainly a new literature and a new criticism go hand in hand.

radical departure from Victorian modes, a modern critic, Mr. Cleanth Brooks, can with some justification, allude to its literary evaluations as Victorian in its message hunting. And yet recent critical notions-paradox and ambiguity for example—are such as one might have expected the Marxists themselves to discover and apply. Formulated as they have been by bourgeois writers, they have acquired an unduly one-sided emphasis. It is the distinction of Caudwell that he attempted this gigantic task. That he did not succeed or that his success was only partial is not the point, and today we can still profit by his example and insight. We say often enough that literature is conditioned by reality. Caudwell saw that it was itself a reality and as such having its own laws of motion, its own contradictions and, therefore, its own form. His endeavour was to evolve a set of critical procedures that would in their concreteness and complexity enable us to discriminate between our aesthetic experiences and perceive what gives them their relative significances. It is, I feel, only along some such lines of enquiry as he adumbrated that any Marxist investigation of the future can be profitably conducted. Only when such an analysis is attempted, when sociological and literary criteria are fused in one methodology, can a Marxist aesthetic emerge.

# The "Imperfections" of Shakespeare's Stage

Jasodhara Sengupta
Fifth Year, Arts

"Piece out our imperfections with your thoughts"—says Shakespeare rather apologetically. It is true that Shakespeare's stage was full of "imperfections." Stagecraft was rather crude in Shakespeare's England. Yet, paradoxically enough, quite a bit of the excellences of Shakespeare's drama has actually originated from the very 'imperfections' which troubled Shakespeare.

But first of all, what was the Elizabethan stage like? The Elizabethan stage is a far cry from the modern stage. It had none of the picture-frame look of its modern counterpart; it was in fact, closer to the moving scaffolds of the Miracle plays. That is to say, the Elizabethan stage consisted, for the major part, of a platform jutting out into what may be called the auditorium. This platform, or the "outer stage" as it was called, was open on three sides. Just behind this came the 'inner stage' which could be screened off if necessary. In addition, there was a balcony or an 'upper stage.' The audience gathered on all the three sides of the stage, the 'outer stage' being flanked by the 'groundlings.' There was no artificial scenery. The Elizabethan stage was unadorned—it had no scene-settings, no elaborate 'wings' for entrance and exit (there being just two openings on the two sides to serve the purpose) and finally, no drop-curtain. The magic of the modern lighting system was totally uncalled for as the plays were staged in broad daylight.

Without any of these modern paraphernelia, Elizabethan stage, however, was closer to the people's heart, than any of the later stages. It was, no doubt, physically nearer. Modern stage wears a pre-eminently distant look, particularly when it is 'curtained off' from the audience. But there the thing was going on right before them: Dogberry discharging his duty, Lear raging, Hamlet anguishing. It was all an intimate affair.

The Soliloquies, which form the cream of Shakespeare's dramatic and poetic genius, bear testimony to this air of intimacy. While Soliloquising the hero would come up to the edge of the 'outer stage', so that he would be, for all practical purposes, one of the audience. It would be like taking the audience into confidence, as it were. Instantly a bond of sympathy would grow up between the actor and the auditor. He would feel, not for

Hamlet, but with him. But look what happens on the modern stage. The hero talking to himself—produces a most unnatural effect, moreover, he can no longer whisper the lines broodingly, as on Shakespeare's own stage, but has to shout and lecture at the audience!



Shakespeare's stage had no artificial scenery. To bridge this gap he sometimes used his pen for the brush; and the product was such lovely lines as

"Look, love, what envious streaks
Do lace the severing clouds in yonder east:
Night's candles are burnt out, and jocund day
Stands tiptoe on the misty mountain tops"

or, the short scene before Macbeth's castle or the flower-passage in 'Winter's Tale'. If the stage lacked in adornments the plays did not.

We talk of the life-like comprehensiveness of Shakespeare's tragedies. A good deal of it, incidentally, has direct reference to stage necessities. For instance, the fact that there was no curtain to be wrung down at the end of scenes or acts had a curious effect on the Tragedies. At the close of a Shakespearean tragedy there would be quite number of corpses lying about the stage, on a modern stage they would simply get up and walk off after the curtain has been wrung down. But on the Elizabethan stage the corpses had to be borne out and the stage cleared off.

"Let four captains Bear Hamlet like a soldier to the stage."

This necessitated the play to go on for some time even after the protagonist had 'breathed his last'. This has the effect of broadening out the dramatist's canvas, so to say. We feel that tragedy is not the last word in life—it is only a part of it. The world outside goes on as usual and does not come to a standstill with the hero's death. Thus Malcolm carries on Macbeth's interrupted administration, Fortinbras takes over charge though the 'noble heart' of Hamlet has 'cracked'.

And the much-abused comic interludes in Shakespearean Tragedy! Tragedy, specially Elizabethan tragedy, uninterrupted, is a little too strenuous for the nerves of the audience. Hence some sort of relief is necessary to ease the tension. On the modern stage the necessary relief comes with the drop curtain. But on Shakespeare's stage the drama is one long run from the beginning to the end. However, the dramatist once again, pens his way out. He brings in the comic interlude and almost at once brings down the highly strung atmosphere to a lower key. In a way, therefore, the 'comic relief' is imposed by the stage. Now, what does Shakespearean tragedy gain by these patches? Once again, the artist's canvas is broadened out to coincide with life. Life is not one unmixed tear or laughter, it has space enough to accomodate both.

Coming down to the field of Comedy, three of the most popular of Shakespeare's comic heroines disguise themselves as men. These three are, if you will remember, Rosalind in 'As You Like It', Viola in 'Twelfth Night' and Portia in 'The Merchant of Venice'. Yet another, Beatrice in 'Much Ado About Nothing', is almost masculine in her boldness. Apart from giving rise to such excellent comic complication as in the scene between Rosalind and Orlando ('As You Like It' Act IV Scene I) or those between Viola and Orsino ('Twelfth Night' Act II Scene IV) and Portia and Bassanio at the end of the Trial Scene, this device of disguise has lent a peculiar vivacity to these heroines. Not a little does Shakespeare's comic would owe these splendid heroines. Yet, after all, it was a matter of convenience. The fact of the matter is that in Shakespeare's days the female rôles were

played by boy actors (remember the one in 'Hamlet?') and by disguising their sex Shakespeare's heroines were simply changing over to their own selves and feeling more comfortable about it.

Every cloud, therefore, has its silver lining. Shakespeare's stage was crude. It had none of the technical 'finish' of the modern stage. Yet, with 'all the imperfections on its head' it produced great results. We are grateful to it, for it gave us brilliant things like Hamlet's Soliloquies, the Porter Scene in 'Macbeth', the fool in 'King Lear' or the gallery of Shakespeare's unforgettable comic heroines. To quote a critic, "Shakespeare, out of the limitations of dramatic art in general and out of the particular limitations of the Elizabethan playhouse, has wrought his magic and summoned forth the semblance of a life more vivid than reality." Indeed, for an adequate estimation of Shakespeare's stage, the best we can do is simply to repeat what Shakespeare himself said about his Cleopatra: "She did make defect perfection."

# The Fascination of Shop Windows

Sasthibrata Chakravarti

Second Year, Science

The artist is charmed by nature, the scientist is engrossed with his inventions, the politician is attracted by the dais, but for some shop windows hold a strange fascination. This fascination is truly noble. It does not entertain any idea of personal gain. Its conception is at once both sublime and real. There is no suggestion of material profit for it is only "fascination for fascination's sake".

It develops with the cultivation of habit. Gradually the habit intensifies and with repeated observances of this custom, one finds oneself a member of the refined and learned faculty of "window gazers". Once having become a member, it is essential that one should adhere to the unwritten regulations. Infrequent subscribers wishing to develop a more permanent membership will discover to their cost that this fascination for shop windows is not to be adulterated with a vulgar desire for possession. Like the "higher love" of Mr. Shaw, the allurement of shop windows should in no way be utilised for earthly existence, on the contrary, the virgin nature of this fascination is to be strictly maintained.

The objects exhibited in shop windows are meant to be looked at rather than purchased. For shop windows hold no fascination for the haughty

whose piercing glances discriminate and who are vulgar enough to buy on the counter whatever may appeal to them in the showcase.

The decorations are usually gaudy by nature; encased sometimes by plate-glassed windows; ornamented by ladies' ribbons; and furnished with velvet or silk. They are fossilised gems like those which fill the museum cases, with hearts of stone, jealous of their independent position. They are the ready preys to an inelastic political system which is repulsed by any idea of foreign domination. They love their home and do not wish to leave it. The exhibits are rarely induced to stray. They are an integral part of shop windows.

The monastic rigour with which the accomplished windo-gazer fulfils his duty—perhaps more than once in a day in the fashionable quarters of the city—without the slightest inclination to buy, is really to be admired. These ascetics are men (and women) of the very highest calibre in society and accordingly should be deputed to the barred habitats of honest people. For such idleness is a pathway to delinquency.

This rigid asceticism scarcely appeals to humbler mortals who are intently concerned about the mundane existence of our dreary lives. For those who will refrain from exercising heroic control over their baser passions and give vent to their desires, shop windows hold little or no fascination. Only those who, without inhibitions, subscribe to a loftier theme will fall a prey to the allurement of shop windows.

# A Critique of Marxian Economics

#### ASHOK GUHA

#### Fourth Year, Arts

Old prejudices, we are told, die lingering deaths, and they are not without their cyclic resurrections and recurring burials. The past is always with us; ancient error must ever disturb the rarefied atmosphere in which our intellectuals live, move and have their being. Our greatest arcadias have their ghosts, even that most 'progressive' and, is that magical modern catchword, 'dynamic' of our intellectual systems, Marxism, resounds with reminiscent echoes of man's oldest illusions.

Essentially, Marxism is an attempt to transplant the Hegelian dialectic on the bedrock of a Materialistic Conception of History. Its primary claim is that technological development is the motive force behind the unfolding of history. Technique uniquely determines the relations of production, the pattern of distribution of the instruments of production. Economic power concentrates in the class which owns these instruments, economic power confers social, political and legal powers, as well, so that society is dominated by this class, and the cultural and political values of the age become but images of the economic base. Power, moreover, is exploited for the fulfilment of the economic motives of the rulers; a conflict of economic interests develops between the rulers and the ruled, precipitating a revolution from which the exploited class rise victorious. History, thus, reduces to a succession of class-struggles; the class which most efficiently exploits current technology calls into being its antithesis with further technical development, until ultimately the old order changeth, yielding place to the new.

The economics which fall neatly into this prefabricated mosaic depend on the twin pillars of the Labour theory of Value and the Surplus Value theory. The whole value of a commodity, on this analysis, derives from the volume of socially necessary labour invested in its production. But the wages of labour, by the now discredited Iron Law, oscillate about subsistence-level, so that the product of labour exceeds its remuneration. The excess comprises surplus value, which is appropriated by the capitalist. This exploitation of the worker is the stimulus to the class-struggle between capital and proletariat.

Capital maximises profit at the expense of an expanding Industrial Reserve Army of the unemployed, displaced by machinery, and increasingly consolidated by the consciousness of a common interest. Again, competition favours large-scale production and the larger capitalist. The smaller

capitalist is ousted and precipitated into the proletariat with the growth of monopoly capital. Society is increasingly polarised, with the concentration of capital, into conflicting camps. What is more, the rate of profit falls, as unproductive machinery is increasingly substituted for labour, which is the only source of value. Industrial crises develop, the class-struggle intensifies. Finally, the expropriators are expropriated; and the millennium arrives.

The historical doctrine thus expounded rests on assumptions which the faithful choose either to overlook or to invest with the sanctity and infallibility of religious dogma.

Firstly, it assumes a unique connexion between the state of technique and the relations of production. This connexion, unfortunately, is pure wishfulfilment, a bridge of sighs between two independent phenomena. Thus modern technology is integrated alike into the Soviet and American productive systems, despite the difference in class relations. Nor is this difference transitory, since American capitalism appears, to the rational mind, to be undergoing a transformation, not according to the Communist, but according to the welfare state ideal, and this new development is, unfortunately, all too likely to be internally stable.

Secondly, the doctrine assumes that economic power alone confers social, political and legal power, while, in fact, the reverse is equally true. Property is not the only source of power; witness the power of the scientist who, even on the Marxian analysis, controls the unfolding of history through the development of technique. Even conceding this assumption, the acquisition of property except by inheritance (which is insignificant in the modern welfare State) is the product, not of economic power, but of non-economic ability. The relation between economic and non-economic forms of power is circular, rather than linear.

Thirdly, the historic necessity of the class-struggle arises, not from any mystic impulse, but from the consciousness of the conflicting economic interests of classes, moved primarily by economic motives. And, it is amusing how Marx, after superciliously labelling senior and his disciples as vulgar 'economists,' proceed to exhume from its weed-grown grave the most discredited of their concepts—that of the Economic Man. Behind the Materialistic Conception of History, a whole race of devitalised economic Men crawl on their bellies towards a classless paradise at the end of the dialectical spiral, while, in the background, the vulgar economists nod approval. Indeed, the economic motive, the incentive to economic power, is no self-sufficient impulse; power and wealth are not end in themselves, but means to the satisfaction of a multitudinous complex of motivations, the instinct of self-preservation, the love of power and distinction, the desire for security, fellow-feeling, family-affection and love all sustain the economic

motive, and may as readily flow into other channels and find other expressions. The economic motive, far from being a primary human motivation, is, then, not even a self-sustaining impulse; and the simplification of the tortuous human psyche that the Economic Man concept involves renders Marxist theory distressingly inapplicable to the daylight realities of the living world.

Marx's imposition of abilateral structure on the complex and composite social entity follows logically from these insecure premises, and diverges accordingly from experience. Ours is, indeed, a world stratified in many dimensions, of which the economic is but one. Fraternity of economic interests between the workers of the world was, for instance, submerged by a sense of political division at the memorable dinner at which the British Labourites are said to have ruined Mr. Khruschev's substantial appetite by broaching the delicate subject of Social Democratic prisoners in the Soviet Satellites. Moreover, community of economic interests, itself, even among the workers of the world, has evaporated in a world of inflationary pressure and competitive wage-bargaining by rival trade unions.

Indeed, as Croce suggests, the Materialistic conception of History applies, not to the world of reality but to Marx's private world, peopled by the phantasmagoria of Economic Men, with a unified, idealised proletariat in relentless conflict with the organised forces of tyrannical capitalism. Unfortunately, this is strictly a private world.

Marxian economics collapse in the very first chapter of 'Capital' in the course of what Marx, with a splendid display of the faith that surpasseth reason, believes to be a scientific proof of the Labour theory of Value.

A loaf of bread, notes Marx, may exchange in the market for a cask of ale. This equality of exchange-values suggests the existence of a quality common to both goods. But their physical or geometrical properties do not coincide, nor do their use-values. The only remaining property, concludes Marx, is the labour invested in their production, which, accordingly, is their only source of value.

The interesting demonstration has a prologue. In this, Marx postulates that natural resources, which are not products of labour, have no exchange values—a ludicrous assumption, reducing the demonstration to argument in a circle.

As for Marx's isolation of labour as the only property common to different good—this is the consequence of intensive preoccupation with supply factors to the painful neglect of demand. It is, perhaps, unfortunate for Marx that, is the words of the limmerick,

The little bird Had never heard Of marginal utility And, it is, perhaps, below our dialectician's dignity to note those qualities so conspicuously common to both bread and ale—utility and scarcity in proportion to demand.

Moreover, the labour socially necessary for bread-making and wine-making is so heterogeneous that, for comparison, it must be reduced, according to a scale, to unskilled labour as the standard. The scale is formed, according to Marx, by a mysterious social process, explained by Hyndman and other Marxists as the competition and bargaining of the market. Value, then depends on incorporated labour, but the measure of labour derives from market-values, so that we arrive at the profused, irrefutable, but futile conclusion that value depends on value.

The surplus value theory, the super-structure of this house of cards, constitutes one of the comedies of modern economics.

Marx divides capital into constant and variable—that sunk in the means of production, and that invested in labour power. By the Labour Theory of Value, variable capital alone is productive of surplus value, constant capital merely transferring its value unchanged to the product. Accordingly, it should pay the capitalist to employ a higher proportion of variable and a lower of constant capital i.e. more of labour and less of machinery—a conclusion in glowing contradictions with facts.

Marx's explanations and its fallacies are best treated algebraically.

The total labour power L comprises an amount l, productive of surplus value, and an amount w, accounting for the wages of labour (i.e. for variable capital).

Labour productivity, x, is by the Labour Theory of Value, unaffected by mechanisation. From the equation P=1x-c, mechanisation by increasing c, reduces profits, unless accompanied by an increase in l. And this according to Marx, does happen, so that mechanisation increases (1x-c).

 $\therefore$  From the equation Lx-C=lx-c, it also increases (Lx-C).

But since machinery displaces labour, thus reducing L, since x and C are assumed constant, this is absurd. Hence, Marx's explanation is not self-consistent

Yet another disturbing consequence of the Surplus Value Theory is the conclusion that industries with higher proportion of variable capital should yield more profits than those with a lower—the precise opposite of the truth.

In elucidation, Marx is reduced to claiming that hitherto he had referred, not to goods separately, but to the social product as a whole; not to capitalists as individuals, but as a composite group, the surplus value won by all being distributed among all. Profits here are equalised by competition, but the uniform rate of profit demands that some goods sell above, and some below their values. Thus does Marx sacrifice his initial assumption that goods exchange at their values. Simultaneously, he creates a divergence between value and price; Marxian value becomes just that abtruse metaphysical abstraction that must result from distorting reality into harmony with a preconceived formula.

As for the train of Marxist prophecy, its stately sequence has been ruefully disturbed by the unfolding of history.

The rate of profit, far from falling, is buoyant as never before. Secular exhilaration, rather than stagnation, faces the post-war world, even if the inflationary pressure of armament production be discounted. Nor is this surprising, for the doctrine of the falling rate of profit is a logical corollary of the Labour theory of Value and collapses with it.

Again, while industrial control has concentrated in the salaried managers of big business, the evolution of the principle of limited liability, divorcing ownership from control, has dispersed ownership of capital goods among a multitude of small savers and shareholders. We view capitalist concentration, in the Marxian sense of a centralisation of ownership, from the distance enchanted, especially in welfare states, where taxation has reduced incomes to a drastic equality.

The Industrial Reserve Army, the Marxist 'young man's vision and old man's dream' remains a dream, shorn not only of its nightmare menace, but even of its shadowy existence. Indeed, Marx's concept of long-period technological unemployment is strangely reminiscient of that of the Technocrats, who were laughed into oblivion during the days of the Depression. Labour saving innovation, doubtless, temporarily displaces labour; but it creates new products and consumption standards, cheapens old products and leads to the expansion of a mass market. New channels of investment in the capital goods industries develop the deepening of capital stimulates demand to such an extent that displaced labour is rapidly absorbed, and, in the long period, an expansion, rather than a contraction, of employment follows.

Finally, by the Law of Increasing Misery, the pressure of an expanding substratum of the unemployed was to depress living standards and real wages, or—as later Marxists, wiser and sadder, choose to interpret—the share of labour in the total product. Unfortunately, however, the real wages of English labour have multiplied threefold since the appearance of the first volume of 'Capital' in 1864. Moreover, the share of labour in the total

money income has been substantially constant, while its real share has actually increased: the prices of wage goods have fallen more than those of luxuries, since wage-goods have a mass market, which has stimulated their economical mass-production. The capitalist engine of production has increased the purchasing power of the wage-dollar more than that of any other dollar; it has raised living standards far more at the base than at the peak of the social pyramid.

\* \* \* \* \* \* \*

Indeed, the Marxist mystique, like most other mystic cults, lacks a rational basis, the psychic elements out of which its magic spell is woven are, however, not far to seek. In its prophecy of the decline and fall of capital, it represents the rosy wish-fulfilment of a displaced feudal oligarchy. It embodies the emotional frustrations of a class, created by the capitalist engine of cheap mass-education, far in excess of the capacity of the liberal professions to absorb, and forced into employment to which it is maladjusted. It thrills the native admirers of Victorian science by its claim—spurious, yet attractive—to have reduced the unpredictable complexity of historical processes to simple scientfic determinism. Finally, the glamour of infallibility with which later Communist thought has invested it, its totality of scope, the unquestioning faith it demands—offer to many a substitute for the security and stability of Victorian thought and religion.

Hence, as feudal resentments die out; as the realisation of the dignity of labour quells the disaffection of the educated, forced into manual occupation, as modern thought and research evolve a more balanced view of the place of determinism in science and sociology; as, finally, individual reason and intellectual liberty come to be valued above ideological rigidity and unquestioning faith—the Marxist myth recedes. Indeed, contrary to Marxist prophecy, it is only in the less developed countries that Marxism commands an appreciable following. For, afterall, in an age of social democracy and the welfare state, it is essentially a thing of the past.

# Some Aspects of Contemporary Capitalism

Amiya Kumar Bagchi Sixth Year, Arts

1. Is the mighty adventure of capital over? Or is it to sail over yet new seas and conquer yet new realms? The movements of social systems involve changes in the ways of life of those who are included in those systems. As such, the observation of such movements can rarely be without a bias. Yet a mid-century view of the contemporary world capitalism may be helpful for formulating our future programme of action.

The end of the Second World War has seen the emergence of the former colonial countries as partial competitors of the advanced capitalist countries. The fact that a third of the world has gone socialist and that trade with the socialist countries is frowned upon by the U.S.A. has led to a more intense exploitation of the rest of the world market by the advanced capitalist countries like the U.S.A., U.K. etc. At the same time the crushing of Japan, the liquidation of the overseas economic empire of Britain and the demolition of the French prowess have combined to make the U.S.A.—armed with a more rapid rate of technical progress—the undisputed leader of the capitalist camp.

2. Let us first review the prospects of a "Stable Capitalism" in countries like the U.S.A., U.K., etc. The Great Depression of the 1930's roused the economists in capitalist countries from their century-long complacence in regard to the automatic sufficiency of demand for maintaining full employment. Keynes led the attack on orthodoxy and formulated a programme. In a capitalist society—based on payment to labour in the form of money wages-expenditure of money by other people is the source of the capitalists' and their employees' income. Total expenditure is made up of consumption expenditure and investment expenditure. Consumption is limited at any moment by historical-cultural factors, and hence is stable as a proportion of income. But the motive force of investment or, what Marx called accumulation, is profit. If the rate of profit does not appear to be attractive enough, capitalists will not make investment of an amount sufficient to generate full employment national income. In that case, Keynes argued, public expenditure will have to be undertaken to fill the gap between the actual national income and the full employment national income: "a somewhat comprehensive socialisation of investment will prove the only means

of securing an approximation to full employment." (p. 378). He hoped that it would be possible "by a right analysis of the problem [of unemployment] to cure the disease while preserving efficiency and freedom." (p. 381). He admitted that in the past war has had economic causes, "namely, the pressure of population and the competitive struggle for markets" (p. 381). But he hoped that "if nations can learn to provide themselves with full employment by their domestic policy", "International trade would cease to be what it is, namely, a desperate expedient to maintain full employment at home by forcing sales on foreign markets and restricting purchases" (pp. 382-383). [All the page references are to Keynes' "General Theory" published in 1936]. His policy would also ensure "freedom and efficiency", according to Keynes.

- 3. Have the hopes of Keynes come true? Apparently, yes. There has been no major depression in the capitalist countries during the last ten years. The recessions of 1949 and 1953 in the U.S.A. were just rumbles which were warded off in time. But this fact will not support any bigger claims than that, for the time being at least, by whatever means, capitalism in the advanced countries has been able to reduce the amplitude of crises arising from insufficiency of demand.
- 4. Keynes' hopes could not have all come true, for his implicit faith in the liberal norm of free competition is not justified by reality. Under this assumption almost anybody can become a capitalist, if he has sufficient talents for satisfying the demands of consumers. Efficiency is enforced by the struggle for survival. The State does not come in, except as an impartial arbiter between the rival claims of capitalists or of capitalists and labourers. But modern capitalism is dominated by monopolies and "crypto-monopolies" where not one, but a few, sellers dominate the market. Prices now do not indicate the conditions of supply and demand on the market. Prices here act as "an umbrella which efficient and inefficient producers alike will tacitly agree to hold at a sale level over their heads and under which all will live comfortably, profitably and inefficiently" (Galbraith: American Capitalism, Chapter IV). The new corporate giants now spreadeagle many industries, and they extend their control over many lands. The very concentration of capital and its centralisation in ever fewer hands give the "robber barons" an opportunity to crush their smaller rivals, by means of sales drives, by means of introducing a new and cheaper method and by political manoeuvring. It is very hard not be affected by the "snobbery about size" when approaching these private empires.

Will you have some facts? Here are they. A recent investigation by the Federal Trade Commission showed, for the year 1947, that the 113 largest manufacturing corporations in the U.S.A. owned 46 p.c. of the property, plant and equipment, employed in manufacturing. In the production of motor vehicles, agricultural machinery, rubber tires, cigarettes, aluminium, liquor, meat products, copper, tin containers and of office machinery [in the

U.S.A.] the largest three firms in 1947 did two-thirds or more of all business.' In Britain, the total profits of the four companies—Royal Dutch Shell, Anglo-Iranian Oil Co., Urailivers and I.C.I.—equalled one-seventh of all company trading profits in 1949 and by 1953 this proportion had increased to one-sixth.

Commenting on the fact that Royal Dutch Shell in 1952, sold products to the value of £1,616,000,000 even the 'Economist' exclaimed that this figure was three times the gross national income of New Zealand, and bigger than the gross national incomes of all but a handful of major world powers (Economist, March 16, 1953).

Not only in the field of production, but also in the control of supplies of raw materials the big giants dominate. When in 1888 J. B. Dunlop invented the rubber tyre, the necessity to acquire sources of rubber led directly to Dunlop's acquiring 90,000 acres of rubber plantations in Malaya—the largest area, as they now boast, under one management in the British Empire.

And big business has been always in company with big money in the management of the affairs of the capitalist world.

5. Some natural corollaries of this concentration of economic power have been firstly, the ability of the monopolists to influence government policies at their source; secondly, their ability to block any innovations that threaten their capital values, and thirdly, a motivation to extend their foreign markets in order to maintain their huge profits.

The policy of maintaining continuous full employment has been adroitly exploited to correct any existing maladjustment by overflowing the market with ever larger streams of purchasing power. Inflation has become the norm in postwar capitalism. In addition to increasing present income streams, inflation also decreases consumer saving and encourages the investment of all sums saved by ordinary people, for the real value of money is decreased with the passage of time. "Another social function of inflation is as a method of mollifying class conflict in a capitalist society", at least so long as it does not take away all the gains achieved in real terms. Strikes, for example, are short or non-existent when wage demands can be granted and then translated into price increases (M. Bronfenbrenner in "Post Keynesian Economics"). But can you fool all the people all the time?

The maintenance of a sellers' market has been facilitated by the monopolists, control over consumer tastes. Everybody knows the craze for purchasing the latest model Buick or Plymouth; and credit extended to consumers for purchasing these durable goods has risen very much in relation to the national income in the U.S.A. But a mounting debt spells trouble. Moreover, as a result of all these drives creating artificial demand, consumption has also become unstable.

The extension of the programme of government spending has been a major factor in the prosperity of modern capitalism. But this spending has

taken mainly the form of huge capital-consumption for defence. The U.S.A.'s expenditure on defence hovers round the level of \$40 billion and almost 10 million people are engaged in arms production and armed forces (Economic Notes, February 1955). Armaments expenditure has the eminent virtue of creating demand without at the same time extending capacity. Moreover, this furthers the foreign ambitions of monopoly capital. The militarization of the economy has meant increased possibility of control by the government over the main sectors of the economy.

6. But have the troubles of capitalism been over? By no means. In the first place, there is the group of troubles which quite orthodox economists have stressed—namely, those relating to efficiency and the loss of vitality. Monopolies have immense resources for developing new methods and new products; and when fighting against other giants these serve as formidable weapons. But they have also the ability to block technical changes which affect them adversely. As Sam Aaaronovitch has observed in his informative Study of British monopoly: "Every great combine is deeply interested in controlling inventions in and around its sphere of influence. A great deal of what goes on in the laboratories of many of the big combines is concerned with the development of patents to remove the threat of competitors...... Today the U.S. combines are entering into a whole series of agreements with British firms whereby these produce under licence from the American firms on the conditions decided by the Americans." The same conditions prevail in regard to production in other countries. This not only means a less rapid rate of progress than is possible; but it also means the blocking of investment opportunities, for in the absence of rapid population growth, a rapid rate of innovations and aggressive competition inflicting losses on others are the main springs of domestic investment (See E. D. Domar, "Investment, Losses and Monopolies", in Essays in Honour of Hansen). The "safe" atmosphere generated by inflationary conditions prevents capital loss, and by prolonging the life of inefficient sectors of the economy, makes adjustment more difficult. Britain, especially has found to her cost, that maintaining the competitive efficiency of her export industries and thus protecting her balance of payments is a far more difficult task than maintaining full employment.

But even the maintenance of full employment has been a sham performance. The economists in the U.S.A. and Britain have accepted a certain percentage of unemployment as "normal" and necessary for maintaining "flexibility" of production. Thus Marx is vindicated by the unconscious spokesmen of capitalism. In the U.S.A., there has occurred a decline in total unemployment over the years 1940 to 1953 but there has been an immense increase in part-time unemployment, as a result of automation. Official statistics often mask the real situation: Technological unemployment as a result of automation has gone so far that it is beginning to affect office-work. Displacement of labour in the major productive

industries like mining, building, transport, processing etc. has been partially, but only partially, offset by a draft of labour into the armed forces and the relatively unproductive service industries. (See I. Kuzimov International Affairs, No. 4, 1956).

In the U.S.A., major industries like shipbuilding, agriculture, etc. continue to be depressed. In many other capitalist countries like Japan and France, the struggle against American competition and the decline in the growth of real capital—the means of employment—have involved a decrease in real wages of workers. It is only the countries which have huge economic empires that have been able to grant increases of real wages to their workers. However, as some recent studies have shown, the rise in real wages as shown by money wages deflated by a cost of living index often conceals a deterioration in working conditions and in provisions for maintaining health. Moreover, it can be shown that the devotion of a greater proportion of a country's resources to non-productive purposes like defence inevitably tends to bring down the real wages of workers.

7. But it is high time now that we turned to the international stage, where the real drama of modern capitalism is being enacted. On the eve of his Atlantic meeting with Winston Churchill in August 1941, President Roosevelt said to his son: "The British Empire is at stake here. It's something not generally known but British bankers and German bankers have had world trade sewn up in their pockets for a long time. . . . . Well, now, that's not so good for American trade, is it?" (Eliott Roosevelt: "As He Saw It," p. 24). The great President was absolutely right in his prediction. Britain's losses of foreign investment ran to billions of pounds. And the U.S.A. gained even more, for she captured the former markets of Germany and Japan, and helped reconstruct the economy of war-ravaged Europe while she herself remained unscathed. "The U.S.A. has become a sort of superimperialist State both protecting and exploiting the older and weaker imperialist powers-sometimes helping them to hold on to their colonial possessions, sometimes coming forward as the champion of a colony's independence in order to bring it directly into the American orbit" (Monthly Review, January 1956). This proposition can be supported by any number of illustrations. But let us take the case of oil only. "The entire production of oil in the capitalist world is dominated by seven firms: five American and two British". Let us see what has happened to this partnership over the years.

#### SHARE OF MIDDLE EAST OIL

|       |     |     | Conti | rolled by Britain | Controlled by U.S.A. |
|-------|-----|-----|-------|-------------------|----------------------|
| 1939  | ••• | ••• | • • • | 76%               | 17%                  |
| ,1952 | ••• |     | • • • | 33%               | 59%                  |

(Data from Aaaronovitch: Monopoly)

Besides other weapons, American "aid" has become a potent weapon for opening new markets to the U.S. business. The more rapid rate of American technical progress is also another factor; this is also one of the causes of the persistent "dollar shortage". Britain is paying the penalty of too much security in the old days in terms of lesser competitive efficiency.

We are moving into the rarefied atmosphere of international finance where also rivalry rages. Britain's post-war currency position has been characterised by sharp fluctuation in gold and currency reserves. She is fighting for preserving the "sterling area" of which India is a member. The most important feature of this system—itself the child of the depression of the '30's when the free international currency market was replaced by a number of currency areas—is that 'under the agreement on the "dollar pool", the gold and dollar reserves of the sterling area countries are concentrated in London and their distribution is centralised. This agreement enables Britain to make use of a considerable part of the dollar and gold reserves for her own benefit. The U.S.A. is trying her best to abolish the sterling area, so that she may exploit the huge commonwealth market more easily and can also dominate the international financial system. The British bankers are not yet obviously losing.

But let us not continue the story any further. Let us not insist that the crisis of capitalism is in full swing. Or that, despite all manoeuvres, the Marxian law of falling rate of profit holds good when we consider all the investments of advanced capitalist countries together. "That which has not the grace of God is far better in silence."

8. We now pass on to the "underdeveloped" brethren in the comity of capitalism. What has happened to private foreign investment in these areas? Let us listen to the patient voice of very orthodox economist, S. Herbert Frankel ("Economic Impact on Underdeveloped Countries"). In the 19th century international investment was, by and large, and notwithstanding frictions and political interference, conducted on the implicit assumption that for investment purposes the world-economy of the Great Powers and their peripheral and colonial dependencies were one, and should be regarded as one. And in fact it did function broadly as a unity. What is the situation now? Everyone is crying for public welfare, somebody or other is hurling out threats of nationalisation.

Keynes wrote in 'the Nation and Atheneum,' August 9, 1924: "To lend vast sums abroad for long periods of time without any possibility of legal redress, if things go wrong is a crazy construction; especially in return for a trifling extra interest." When foreign capitalists are investing in the erstwhile colonial countries, do you think they will do so without the hope of fantastic rates of profits and they will not fight back with all the means at their disposal if their capital is threatened?

What is the advantage that the underdeveloped country secures? Here is what Frankel says: "A capital export to, or import by, an underdeveloped

country is not necessarily investment at all—it may well represent capital consumption". What has Saudi Arabia or Venezuela gained from their vast royalties of oil? Will the capitalist countries easily give up their sources of raw-materials and moreover, help in the process by industrializing these countries? Do you know what is the position of these underdeveloped countries? Burma is chiefly dependent for her export on rice; Malaya on tin and rubber; Pakistan on cotton and jute; all these commodities are notoriously fluctuating in price. Over and above this come the huge American farm surpluses which are threatening the markets of Burma, Indonesia etc.

9. Lastly, another question. What are the prospects of rapid growth of these countries on a capitalist basis? As everyone knows the days when a talented entrepreneur could set up in business with a little capital are over. Schumpeter's entrepreneur who does new things in new ways is a rare creature in the underdeveloped countries. Now, if you have to start in business, you will have to start with a huge amount of capital. Thus these countries are from the very beginning dominated by monopolies.

At the same time, many of the features of the older colonial-feudal society are being retained, so that no major social transformation is taking place. Yet the governments of all these underdeveloped countries are talking of technical change. But, as Frankel has emphasised, technical change is not a matter of knowing only, it is a matter of performance. Performance requires new pattern of social relations. Capital also is in the last resort the action of man's labour upon the natural environment. Technical change is but one aspect of mutually determined and determining, processes of growth on many fronts of the social structure as a whole.

Therefore, capitalism as it has been introduced into these underdeveloped economies cannot transform the economy, for it is introduced only in some sectors of the economy and it is by nature atomistic. It is doing what it can do. It is breaking up the isolation of 'natural' economies and bringing them within the orbit of exchange-relations. Since the rate of growth of capital is slow in the underdeveloped countries and since at the same time it has a tendency to introduce the modern, cheap methods of production, it is creating enormous surplus population in relation to the means of employment.

Let us hope that later historians will be able to say of these capitalists: "Having done what men could, they suffered what men must."

# A Few Notes on India's Peace Policy

PRANAB KUMAR BARDHAN,

Third Year, Arts.

Constant unanimity of public opinion on any subject is often a great deterrent to critical thought. When opinions differ on any topic, we can at least be sure that it would be subjected to much debate and discussion until all its aspects—both favourable and unfavourable, are revealed. The searchlight of criticism will be focussed on the minutest detail and there will be constant attempt on the part of all the contending sides to make their respective positions as unassailable as possible. But when a particular policy or action has the misfortune of being endorsed by all for a long time, without any dissenting voice, it produces some kind of indifference in the minds of the people and stifles their spirit of critical enquiry. If there is a longstanding opinion in a country about any policy that it is a very good one, and that no better can be conceived of, people, after a certain period, cease to view it in the critical light of reasoning, cease to discuss it threadbare and remain satisfied with certain vague notions about its splendid success. India's peace policy, I am afraid, is one such topic on which such superficial views do exist. It is admitted on all hands, leftist or rightist, that India is a peace-loving country, that she is making a commendable effort to promote peace and as such her peace policy is above reproach. This leads to the formation of a complacent attitude as a result of which many aspects of our peace policy do not receive adequate attention. I am nor setting to launch an attack on India's peace policy, for that would be simply preposterous; I would only like to point that the mere fact that India's peace policy has been so long an admirable one should not make us so insouciant as to prevent us from the constant application of our critical judgment to its manifold aspects.

Take for instance, the term 'neutrality'. We, Indians, are proud that in a world, which is sharply divided into two rival camps, we are 'neutral'. But that is exactly the reason why some foreign powers criticise our policy. Mr. Dulles, Mr. Nixon and many other fire-eating politicians of the western world point out that it is immoral on India's part to be 'neutral' in the struggle between the 'free world' and the Communist countries. Apart from the consideration that such belief is born of ideological prejudices, we can also say that this is partly due to a regrettable misconception about the term 'neutrality', of which even many Indians are not perfectly free. India's policy, strictly speaking, is not one of 'neutralism' as is commonly under-

stood, but non-alignment with any power bloc. If neutralism means passive inaction and aloofness from world politics (and that is perhaps the sense in which the Western politicians take it) India is seriously against it, For, she is not an escapist in a world full of complex problems, nor is she a silent spectator of the international scene. She is an active member of the United Nations and its specialised agencies; she plays a positive and constructive role in promoting international understanding and harmony. She is always ready to give the benefit of her diplomatic services, whenever so required, in solving international issues and thereby make her modest contribution to the cause of peace. But what is remarkable about her is that in her efforts, she refuses to toe the line drawn either by the U.S.A. or the U.S.S.R. Her is essentially an independent approach. She does not believe in the bipolarisation of the world and alignment with military alliances and power blocs. Her eyes are not coloured with ideological dogmas-revolutionary communism or bourgeois liberalism. Indeed, as has been said, to India all 'isms' are today 'wasms'. Her approach to every problem is pragmatic not doctrinaire. She is not addicted to any fixed political belief petrified into a dogma, she only tries to focus her efforts on practical measures for enlarging human freedom and dignity. Unfortunately we live in a world where ideological cloaks cover the man in human beings, where political shibboleths cloud the vital human issues. The basic problem which the world faces today is not whether to imbibe Communism or to reject it, but it is the problem of Hunger, Disease and Ignorance. In his New Year's message for 1956, Dr. Martin Niemoller voiced a sentiment which finds an echo in every thinking mind:

"We are facing the last chance of our generation. All people have to work for peace to-day. The situation is even much worse than we realise. The East-West struggle is not the worst problem we face. Half of the world's population is living in a state of hunger—below the minimum for existence. . . . This hunger is a greater problem than the East-West struggle. This is the future—not Russia or America".1

India's policy marks a clear appreciation of this realistic vision unhampered by ideological clouds. What we need to-day is peaceful economic reconstruction, and "not a game of choose-up sides for an atomic war". Bandung is symbolic of the united desire of the underdeveloped countries for peace so that they can prosper. An infant social democracy like India can contend with its legacy of economic backwardness only in an atmosphere of peace and tranquillity. We should ask not whether certain countries are on 'our side' or not, but whether we can cooperate for common purposes and mutual benefit. That is why India's policy is one of 'constructive dynamism' and not one of ideological exploitation. This policy is only a projection of her own domestic needs and a reflection of her own political philosophy.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Quoted by G. L. Mehta, Ambassador of India to U.S.A., in his speech delivered at the 89th Annual Commencement of Simpson College on 3rd June, 1956.

Before going any farther I wish to pause here a moment and deal with a point which has assumed serious importance regarding India's neutralism. Some doubts, which I believe are none-too-illegitimate, have lately risen in many an honest heart as to whether the attitude at first adopted by India towards Hungarian affairs was consistent with her strict neutralist principle. Although Sri Nehru's historic speech of the 19th Nov., 1956 in Loksabha where he came out with a much-needed yer much-belated statement revealing a balanced picture of the recent developments in Egypt and Hungary, has largely succeeded in dissipating all doubts and misgivings, yet there can be no denying the fact that the Indian Government was at first rather meek and halting in denouncing the Soviet action in Hungary. The Hungarian situation put India's much-proclaimed neutralism to a severe test, in which, I think, Sri Nehru has not fared so well as might have been expected from him. The complexity of the whole affair has been put forward as a specious excuse for his hesitant policy. But the fact—the bitter cold unpalatable fact-stands out above the welter of confusing details and the mechanistic interpretation of pacts and treaties, that in Hungary there has been a flagrant violation of domestic liberty and national sovereignty, and as such we should condemn it as promptly and as severely as we did in the case of Anglo-French aggression in Egypt. Of course, Sri Nehru did condemn it, but not before a certain section of the people at home and abroad had started forming conjectures about the discriminating nature of India's neutralism. What is worse, the vacillations in the different statements coming from a statesman of Sri Nehru's eminence leads one to suspect that there must be some confusion or vagueness in the policy itself. And, however vehement he may be in supporting Krishna Menon's action in the U.N. Assembly, a pertinent question still remains: if India was so particular about the specific details of the U.N. resolution as to feel like opposing it when the paragraph relating to the proposal of holding elections in Hungary under U.N. auspices was put to vote, then why, we ask, did India abstain from voting when the paragraph calling for the immediate withdrawal of the Soviet troops from the Hungarian soil was put to vote? Why this hesitation? What prevented India from vigorously supporting that particular paragraph? What did the 'conscience' of Krishna Menon say? These are questions so conveniently parried to cover a definite diplomatic error.

Again, while assessing the contribution of India to international peace, we must not lose sight of certain external and fortuitous circumstances which often pale into obscurity before the halo of glory with which the frequent triumphs of India's peace policy are usually associated. Despite the Suez flare-up and the tragic events in Hungary, it remains true that to-day the world opinion is gradually veering round in the direction of peace. Except a few pugnacious chauvinists, imperialists and capitalists, almost everybody in the world today wants peace. But this universal yearning for peace is not so much generated by the peace policy pursued

by countries like India, as it is the natural consequence of the fear of becoming helpless victims in a neuclear holocaust and the instinct of selfpreservation which is dominant in all men. To-day we cannot destroy others without destroying ourselves. Radio-active waves do not respect geographical boundaries or ideological differences. They destroy one and all. Since nuclear co-annihilation is the only kind of warfare in which the Powers could henceforth engage, mankind has now reached a point where it has to take the crucial decision whether to bring about total obliteration of humanity from the face of the earth or to 'live and let live' in peace. And if there is a 'balance of power' in the world to-day, it is brought about, not so much by the policy of peaceful coexistence as by a 'balance of terror' generated by the H-bomb.

But this should not be thought of as going in any way to detract from the value of India's contribution or to deny the sincerity of her efforts. She has been playing a very significant role in the cause of world peace. She has thrown in the whole weight of her moral force to ease international tensions and thereby to enlarge the area of peace. She has left no stone unturned in solving international problems through peaceful negotiations and reconciliation. She has been instrumental in settling the Korean tangle, in securing armistice in Indo-China and in bringing about some relaxation of tensions in the Formosa area. Besides, she has been a constant critic of the military alliances which in the name of checking Communism have only accentuated mutual suspicion and accelerated the suicidal armament race. She has always pointed out that the solution of vital international problems lies not in 'collective security' through military pacts but in the establishment of the principles of international relationship which she has enunciated in the 'Panch-sheela'. And it is gratifying to note that several countries such as Burma, China, Indonesia, Egypt, Yugoslavia and the Soviet Union1 have already expressed their adherence to the fundamentals of these principles that marks a triumph of India's peace polity.

But trouble-spots yet remain and continue to threaten world peace. With dark clouds still hovering over the Suez Canal, with the die-hard French imperialists revelling in the blood-bath of Algeria, with the situation in West Asia being embittered by Western interference calculated to crush the resurging Arab nationalism, with an explosive East Europe seeth-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The last-named country has at least formally accepted the Panch-Sheela, though

her recent action in Hungary proves the otherwise.

Indeed, "doubts can be raised about the sincerity of States in their acceptance of the principle of peaceful co-existence. It is possible to argue that States are willing to pay a lip-service to this principle so long as it is expedient for them to do so."

["Peaceful Co-existence" by Deshpande, The Indian Journal of Political Science, Jan. March, '56].

Stalin told a Bolshevik Congress in 1927 that temporarily, until they had an upper hand (italics mine), the Soviet should base their policy towards capitalist lands on 'admitting the coexistence of two opposed systems.'

ing and fuming under the Soviet overlordship, with the South Africans being tortured and trampled under the weight of white fanaticism, and with the German question still undecided, thanks to the machinations of power politics, it is obvious that ferment and tension are smouldering in many corners of the world which can blaze forth, at any moment, into a global conflagration, despite the pious wishes of peace-loving countries like India. And in some cases, India's overzealousness to maintain peace at any cost has landed her in absurd positions. The half-hearted, meek and irresolute policy followed by the Delhi pacifists has made it possible for the tyrants of Lisbon to continue their atrocious hold on Goa. Or look at Kashmir. Partly due to the political manoeuvres of the West and also largely due to the lukewarm policy followed by India, Pakistan has been raised from the level of an aggressor to that of a legitimate disputant in the eyes of outside world. Peaceful coexistence does not mean (or at least should not mean) timid subservience to injustice. The pursuit of a peace policy should not be confused with the connivance of wrongs done. The considerations of peace should not come in the way of decisive action and resistance against oppression.

In our enthusiasm to extol India's peace policy we should not lose sight of another aspect. The time has now come to judge whether her policy has been successful in making any effective contribution to the cause of permanent peace. We feel proud that India has played a useful part in solving the Korean problem. But if we look deeper, we shall find that India has succeeded in only replacing hot war with cold war. Her achievement lies only in turning a field of clash of arms into a centre of political deadlock. Thus far and no farther. The 38° line remains not merely a line of latitude, but a line of mutual suspicion and distrust tearing across the Korean territory. On either side, much swashbucklings and sabre-rattling still continue. A permanent settlement which necessitates an exchange of heart has not yet been found.

Or look at the stalemate in Vietnam. In the Geneva Conference, India was appointed Chairman of an International Commission, pledged to hold general elections in Indo-China in April, 1956. The time has long elapsed, yet we hear nothing of the elections, nor can we see the possibility in near future. The people of Indo-China continue to be deprived of having a government of their own choice. Instead, there is only a deadlock, with two rival camps, one Red, led by Ho Chi Minh and the other led by Diem and supported by the U.S.A., and with the 17° line cutting across the land as a wall of separation. The China-Formosa affair is another example of many such deadlocks existing in the world to-day which are usually acclaimed as landmarks of the brilliant success of India's peace policy. Temporary cease-fire arrangements and stop-gap settlements should not be confused as monuments of permanent peace.

Of course, we should not minimise the importance of India's endeavour. For temporary negotiations have also their utility: they serve as safety-valve As Mr. Lester Pearson has observed in his recent book. 'Democracy in World Politics', "wise men should not scorn devices or expedients of this kind which can gain time for more fundamental solutions to mature."1 Considering the complexity of problems in the atomic age, we have to accept 'the inevitability of gradualness' in solving international differences.

The sheet-anchor of India's peace policy is the Five Principles of Peaceful Coexistence embodied in the Panch-Sheela.2 These principles assert the belief that nations with divergent political set-ups and socio-economic systems can live together to their mutual benefit, respecting one another's integrity and independence. We are told that a lasting peace can be ensured only on the basis of those principles of coexistence. But, with all deference to Sri Nehru and his worthy followers, it is my humble opinion that theirs is a superficial view. For, the principle of peaceful coexistence may at best be a temporary expedient, but never the instrument of bringing permanent peace. Peaceful coexistence, in the sense of peaceful competition, is, if I am allowed to say so, only another phase of the cold war. This competition may not entail all the same hostility and animosity which have so long defiled the relations between the East and the West. But cold war, though of a comparatively low temperature, will persist, and the dismal prophecy of so perceptive an observer as Toynbee might prove true: 'Tensions may last for centuries on end; they are not a phase.' In other words, we must not confuse competitive coexistence with pacific harmony. The fundamental question is not merely to live and let others live, but to live and love others. And that spirit of love mere coexistence will never beget. The ultimate solution lies not in a peaceful coexistence but in a peaceful fusion of the two systems—a harmonious blending and not a mere juxtaposition. We agree with Sri Nehru that "if you reject coexistence, then the alternative is war and mutual destruction" and with Mr. Attlee that "the alternative to coexistence is non-existence"; but we think that mere coexistence or physical co-presence of the two systems, with each believing in the 'inevitable' disruption of the other and patiently waiting for the day, can never bring permanent peace. What we need for permanent peace is "a synthesis between liberalism and Marxism, a synthesis broad enough to permit varieties but sufficiently coherent to from the basis of a world at peace with itself. Such a synthesis cannot, of course, grow all on a sudden, so that in the short term the best that the opposing blocs can do is to ensure an interval of peace by agreeing, as best as they can, to differ. But in the long

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Quoted by G. L. Mehta, in his speech delivered to the Cleveland Council on World Affairs on January 30, 1956.

<sup>2</sup> Peaceful co-existence is, however, no new or novel discovery of India. This principle has been regarded as the basis of international morality through all times. It has been simply revived with a new emphasis in the new context of an atomic age.

run, the world must find out more positive principles on which to rest its faith and build its unity." ('For Democracy': Amlan Dutta). While it would be the long-term goal of humanity to evolve the new synthesis, what we can do to-day is to hold the balance between the contending blocs and point the way to a higher stage in the evolution of human society. That is exactly what India is doing and admirably too.

## Some Impressions on Music

Arup Kumar Mukherji Fourth Year, Arts.

"Music hath charms" has indeed been truly said of music when one considers that the sphere over which it casts its spell has no geographical limits. People of different races have met on this plane of common interest as teacher and pupil or performer and listener and been drawn closer to an understanding of each other, than might have been possible otherwise.

Music has played an important part in the life of man in both peace and war, and love of it has afforded many a one an opportunity to reach out to the farthest end of the world and strike a chord of accord in his fellowmen in person or via the medium of the gramaphone and the radio. It is doubtful whether the discovery of electricity gained as much popularity in as short a time as did the invention of the wireless because it (the wireless) is the one medium of bringing pleasure to many by a few. The desire for happiness is so strong in man that he will snatch at it even when his hours on earth are numbered. The fact that music brings happiness is proved by the need for music amongst soldiers, during the last war. It inspires the brave, soothes the tired and even saddens the reminiscing—but pleases all.

Music has been defined as the art of expressing emotion by a harmonious combination of sounds. Oriental composers lay more stress on melody while those in the occident are inclined to concentrate on harmony. A few composers however have effected a compromise in some of their compositions, for example, "Scherazade" by Rachmaniaoff, "In the Steppes of Central Asia" by Borodin and the famous "Persian Market", and their compositions being within the comprehension of both east and west, are in great favour in both sections of the world.

The compositions of Chopin, the poet of music, are a very good example showing that music is an expression of emotion. His association with

Madame Sand and his subsequent unhappiness through his attachment to her gave the world some of the most beautiful music it will ever know. That it (music) is an art is probably best proved by Beethoven, the deaf composer of brilliant Concerti, Symphonies and Sonattas, and Sèszt, who achieved in orchestral effect only on the piano. Paganini, the world's greatest violinist composed and played music that was thought impossible to play on the violin: so the rumour went that he had sold himself to the devil for his art.

The origin of what is known as popular music may perhaps be traced back to the Waltzes of Sohana Sebastian Strauss, the younger, whose revolution in that field sent the world whirling away on a new axis. But when popular music of today is considered, the utility theory of music is found to creep in as instruments are learnt not for sheer amusement as before, but with an end in view.

It has been said of performers of classical music, that they are musical snobs and as such treat anything non-classical with a touch of contempt. That two different types of music may be able to impress the same mind and develop its ability to grasp both in their fundamental character without limitations has been proved by by a contemporary performer of repute—Siberace.

Music has been called a form of Escapism—perhaps it is because it transports one into a world of his making from the world of his birth. What could be better relaxation than listening to music, or better recreation than making it? Living is a serious business for the mind, and it is an ancient and a true adage that "all work and no play makes Jack a dull boy."

# The Beginnings of the European Diplomatic System

A STUDY IN RENAISSANCE DIPLOMACY.

PRADIP KUMAR DAS
Fourth Year, Arts

A general account of the development of Western diplomacy in its formative period *i.e.*, between 1420 and 1530, necessarily involves a study into the new institution of permanent diplomacy which was fully developed in Italy by the 1450's and spread thence, like other Renaissance innovations to the rest of Europe around 1500. It continued to develop along the lines laid down throughout the period, was drawn into the service of rising nation states, and began, like the standing army of which it was a counterpart, at once to nourish their growth and foster their idolatry.

This was largely due to the vitality of New Europe which was so great that even the asceticism and fatalism of the Middle Ages failed to prevent the growth of European genius. The rise of an urban middle class, the revival of old classical traditions in Mediterranean cities preceded and sustained by economic expansion, the secularisation of the Cosmopolitan thomist thought of the Middle Ages which had as its principles, individualism, objectivity and tolerance, and finally the emergence of the idea of the "State" had all led to a striding insurgence into new plenitudes of experience.

On the other hand, Europe was politically imbecile. Drowned into the orgies of bloody nationalism in which the issues of power and ideology were inextricably mixed, she had drifted into the clutches of hungry dynasts with a military tradition of Kingship, whose security seemed conditional on the ability of each to subjugate Italy. Naturally each European nation faced the preliminary task of consolidating its own government. This work begun in the 15th Century was still unfinished at the opening of the 16th and has to be understood as the concrete political problem underlying the rivalry and the ambition of subsequent years. Italy, for its part, still stuck to the old notion of the Europe of Emperor-pope and thereby she proved unequal to the task of extruding the "selfish barbarians". It was this feeling of oppression, quite unintelligible to the people which later drove Pope Peliers into his career as a soldier and that gave such cutting edge to the keen mind of Machiavelli.

Mainly it was these tensions that produced the new style of diplomacy which in effect developed as "one functional adaptation of the new type of self-conscious, power-seeking, competitive organism". This was of course helped on by the fact that wars waged by mercenary troops under generals zealous for their own professional reputation, tended to be less bloody and less decisive than the earlier clashes of citizen militias, though still painfully expensive. But for this very reason as campaigns became more and more a series of manoeuvres for political advantage, they made increasing demands Secondly the dominant elements in European society on statesmanship. particularly in Italy began to set a higher value on a form of contest in which their leading citizens, not necessary strangers who might change sides, were the champions. This was not an unusual thing to do since the merchants and professional men-most of them with some legal or notarial training-had been led to believe that words might be as potent as swords, on the practical basis of a humanistic education. Consequently their faith in the efficiency of diplomatic and forensic persuasion as an auxiliary to or substitute for, military force, was heightened.

In the Middle Ages, diplomatic representation was a method of formal privileged communication among the members of a hierarchically ordered society, and its exercise could be admitted or denied according to the relations of the parties concerned and the nature of the business at hand. The precise definition of a body of diplomatic principals had to wait for a revolution in men's thinking about the nature of the State. But the onset of the Renaissance and the changed political situation in Europe led to the invention of a new kind of diplomatic officer, the resident ambassador, who was to put Wottox's Wry epigram into English and disregard its English pun, "a man sent to lie abroad for his country's good". Not all resident embassies were reciprocal and not all residents were called ambassadors.

Since the resident ambassadors were servants, as Mathigly observes of "the sacred egoism of their respective states" they could at best furnish a unity of tension. Yet the efficiency of the residents in detecting subtle changes on the fabric of international politics did help to maintain the balance of power. Thus as in the Milanese crisis of 1476, the attitude of the major powers was so promptly registered by their ambassadors that fishers in troubled waters were deterred and a crisis was averted.

Not that the network of resident embassies replaced the older means of diplomatic intercourse—far from it. Occasionally princes would decide to become their own ambassadors, and for these there were no set rules. But such interviews were risky in so far as they involved the fanfare of attendant publicity which advertised failure as surely as success.

In the new system one major power was of course Italy. Whether they felt that the reciprocal exchange of residents was beneath the unique dignity of their office or simply because the Pope could hardly lack agents, informants or means of communication, the Roman pontiffs received resident ambassadors, but sent none. It is true that lack of military strength did give the later 16th Century Italian diplomacy its air of desperate improvisation, but to the end of the Italian wars it retained a technical superiority.

All this merely contributed to the 16th Century struggle for power which had a dynastic rather than a national orientation. Of course the Holy League of 1495 and the League of Cognac 1526 were illustrations of balance of power politics—the combination of a group of powers against an apparent victor. In the 16th Century however, the position had altered somewhat. No longer did the allies hope to redress their grievances by just balancing the strongest power but in trying to outweigh it; and for that they had inevitably to fall back on underhand means. Naturally Machiavelli in his "Prince" put forward the plea that to keep faith is the last thing a prince should do, since in the ruthless struggle for power there were only the tricksters and dupes.

Without going to such extremes however, it is possible to suggest that the defects of Renaissance statesmanship were twofold. In the first place, there was no competent arbitrating authority. Treaties such as the Treaty of London forged by Thomas Wolsey provided for nothing except consultation among its signatories, exhortations to the combatants to submit to arbitration and then eventual armed sanctions against whichever party Secondly the political structure of Europe refused to cease hostilities. organised as it was round dynastic chieftains "had divided European political space among a group of coresponsible power-cating organisations which jostled each other prematurely even though their internal tasks were far from complete." At the same time the way was left open for these to coalesce into fantastic political monsters. The origins of the resident embassies had been in the Italian power struggles to serve as liaison agents and spics of competing despots; and they remained that way. So that if after the generalisation of the system which followed in the wake of the Peace of Lodi there had been any expectation of the residents turning back to the older mission of the ambassador, peace, it was frankly an optimistic one.

## Paul Sweezy's Questions

### Ahin Chowdhury

Fourth Year, Arts.

Recently there has been a very interesting discussion among eminent Marxist intellectuals regarding the transition from feudalism to capitalism. This subject is bound to provoke deep interest in us chiefly because of two reasons. First, it attempts to satisfy our natural curiosity to know how the present social system has evolved out of the preceding one. Secondly, the whole discussion has an important bearing on the Marxist way of looking at history and consequently on those historical generalisations that go to make the 'world-outlook' for a Marxist.

According to the Marxist theory, contradictions develop within a unit, and these contradictions are the basic cause of its development, eventual disintegration and replacement. With regard to this theory there is complete agreement among all Marxists. Maurice Dobb in his 'Studies in the Development of Capitalism' has devoted a part of the volume in accounting for the break-up of the feudal mode of production as the background to the emergence of capitalism. A confirmed Marxist as he is, he has tried to show that the factors that led to the decay of feudalism are to be found inside the feudal mode of production itself, or, in other words, the break-up of the socio-economic structure of feudalism was the result of the self-movement of its productive forces.

Paul Sweezey raises some questions which are admittedly very important for the understanding of the historical development of this particular period of transition as well as the efficiency of Marxism as a method of studying this development. Apart from posing some vital questions and criticising Dobb, Sweezy has attempted to construct an alternative theory or rather he has tried to look at the problem from a different angle. His original theory has many weaknesses. But the fact that it has been successfully demolished by Takahasi and Dobb does not in any way invalidate the questions which he starts with and which still await their satisfactory answers. The starting point of Sweezy is the limitation of Dobb and we shall concentrate on that. When Sweezy breaks away from his fundamental questions and tries to construct a theory of his own we begin to lose interest.

The first and the most important question that Sweezy asks is this: What were the contradictions inherent in the feudal mode of production that led to its development and by its own logic, to the ultimate crisis and eventual replacement?

The characteristic feature of a Feudal economy is that it is a natural economy, its production being for use in contrast to moneyed exchange economy. Marx has pointed out in his "Capital" that in any given economic formation of society, where not the exchange-value but the use-value of the product predominates surpluses will be limited by a given set of wants and no boundless thirst for surplus-labour would arise from the nature of production itself as in the case of capitalism. In the case of feudalism the elements of instability are to be sought not in the nature of production while in the case of capitalist mode of production the chief element of instability (capital accumulation) is in the logic of the system itself. One element of instability is the competition among the nobles for land, power, and prestige and the consequent continuous state of warfare. This competition is analogous to that for profit in the capitalist system. But they produce different results. The resultant insecurity of life and possession merely accentuates the mutual dependence of the vassals and the lords and reinforces the basic structure of feudal relations. The second probable element of instability is the growth of population. The structure of manor sets limit to the number of producers it can employ and also to that of the consumers it can support. The younger sons of the serfs are pushed out of the regular frame-work and they either become mercenaries or go to make up a kind of vagrant population exercising no revolutionary influence on the feudal society. All this is to emphasize that the feudal society has a fundamentally conservative and change-resisting character with a particularly strong bias towards maintaining the given methods and relations of production. Now, where are the internal contradictions we look for?

Dobb points out that the growing need for revenue of the expanding parasitic class intensified the pressure on the direct producers to a point where in a very real sense it was unendurable. In order to survive the serfs deserted the manors and fled to the towns. Few that remained were too overworked to maintain the system on its old basis. The increasing exploitation inevitably led to the exhaustion or actual disappearance of the labour force by which the system was nourished.

None can dispute the growing need for revenue and the flight of the serfs on a mass scale. But can they be shown to be inherent in the feudal mode of production? That is the moot question. Dobb offers three explanations for the growing need for revenue:

- (I) Growth in the parasitic class.
- (II) Constant war and brigandage leading to impoverishment.
- (III) Growing extravagance of the feudal ruling class.

The growth of the parasitic class in size is a prima facie reason for the growing need for revenue which explains gradual intensification of the

pressure on the serfs. But the growth in the parasitic class was matched by the growth of the serf population as there was no dearth of cultivable land to be brought into use. Secondly, since the feudal warfares took its main toll from the upper order we may well doubt whether there was a significant relative growth in the size of the parasitic class.

Wars and brigandage were always there and if at a particular time they became intense accounting for the growing need of revenue we cannot say that this happened owing to the inner logic of the feudal system. Dobb has not cared to explain such a trend. The special drainage attributed by him to Crusades are of dubious significance. Crusades were fought in the East and caused devastations in the East. Secondly, they brought some material rewards since the Crusades were to a great extent looting expeditions. Thirdly, they were mere substitutions for than additions to the normal feudal warfare. And even if all the three arguments are not valid, Crusades can never be reckoned as a factor internal to feudal mode of production.

The growing extravagance, a plausible explanation for the growing need of revenue cannot be explained by the nature of the feudal system. Even under dynamic capitalist system spontaneous changes in consumers' tastes and preferences are negligible, not to speak of that tradition-bound feudal society. It can only be accounted for by the rapid expansion of trade which brought an ever-increasing quantity of a variety of goods. But this trade cannot be regarded as internal to feudal mode of production.

The flight of serfs can only be partially explained by internal pressure. Unless they had somewhere to go, they simply would not have deserted the manors only to be plunged into uncertainty. It was better they thought, to eke out an animal-existence in the manor than to relegate themselves to a vagrant population and constitute the dregs of society. Because towns (external to the feudal unit) were there to offer liberty, employment and improved social status for the oppressed serfs, they acted as a powerful magnate and the flight of serfs became epidemic. In the absence of towns, the flights of serfs were not so common. Dobb insists that in this process the internal pressure was the main cause. But in a causal relation where each of the factors is necessary but not sufficient in itself to produce the effect what is the criterion to call one more important than the other?

Dobb cannot rescue his theory by maintaining that the growth of trade and the rise of towns were a process internal to feudal system. The question whether a factor is internal or external will depend on the definition of the unit. Prof. Takahasi says, that in the last analysis everything external must be explained internally to history when we shall proceed to investigate how these external factors arose. Very true. If we take "the world in the 12th century" as our unit instead of feudal mode of production then we can dub any factor as internal. But that will be clearly a deviation from the

Marxist method of constructing historical units. Dobb correctly defines feudalism, of course from the Marxist view point, as a method of production and its corresponding production-relations. He equates feudalism with serfdom. The essence of his definition is in the "socio-economic content of the obligation" that connects the serfs and the overlords. Feudalism is a system where some economic demands are imposed on the serfs by force and which they must fulfil independently of their volition whether the demands take the form of services or rent paid in kind or money. So far as this unit is concerned, which is the true Marxist unit, trade and trading towns are external to it. When Takahasi, Dobb and Hilton describe trade and town as internal to feudalism they are misleading in the sense, that then feudal mode of production is no longer the unit but they then take Western Europe as a geographical unit to serve their purpose. It is one thing to point out that trade and feudal Europe are related in points of time and space, it is another thing to establish a conceptual relation between trade and the feudal mode of production. In so far as the unit is broadened and changed in order to characterize the trade and the rise of towns as internal factors—we clearly deviate from the Marxist methodology of taking a mode of production as a historical unit. In so far we stick to the Marxist unit we cannot maintain that those processes were internal and so cannot prove that the disintegration of feudalism was due to the internal dynamics of the system. This is the dilemma which confronts a Marxist historian. And in order to solve this they give rise to all sorts of confusions.

The other two questions of Sweezy are:

- (2) Why did the development of the Western European feudalism ultimately collapse? and
- (3) Why did capitalism succeed feudalism?

As regards the second question of Sweezy, Dobb states that the disintegration of feudalism was due to a considerable change in the technique of production. For that he asks Sweezy to take up two pages and a foot note of Molly Gibs's (Marion Gibs?) "Feudal Order". All that we can find there is that at two points of time there was variation or improvement in the technique of production. But what is there to show that this particular change in the technique of production (a) necessitated a new set of production relations and (b) created productive forces which could be maintained and further developed only under capitalism? This is the crux of the problem, and Dobb has not answered these questions.

In order to minimize the importance of trade as a determining factor in the process of disintegration of feudalism both Takahasi and Hilton tend to treat the substitution of money rent for labour services or payment in kinds as a matter of form only and lose sight of the fact that this change

can occur only on the basis of developed commodity production. So the second question remains totally unanswered. And since Dobb or any other historian or economist has not been able to prove that feudalism by its own logic created conditions which necessarily give rise to only capitalist mode of relation of production, the third question also remains unaswered.

The upshot of this discussion is that the Marxist theory that the decay of feudalism was due to its inner contradictions has yet to be established because Paul Sweezy's questions still await their satisfactory answers. And until this theory is established beyond doubt the Marxist generalization that all societies break up due to their inner contradictions cannot be accepted as valid. And it is always dangerous to make a theory the guide to our social action, unless the theory is proved beyond all doubt. I think, the implications are obvious.

# On A Holiday by the Sea With Me

KALYAN C. DUTT Fifth Year, Arts

The rattle of our carriage wheels (Jatka, a kind of local dog-cart) heralds us as we (you are the guest of our party) journey from the station to our destination on the Orissa coast. We speed through stubble fields and tiny villages with their cluster of huts, pass over railway level-crossings and brick bridges, skirt round hillocks and water-logged low-lying areas. Gradually the sun declines towards the west, till it is setting on the plain behind yonder clump of bamboos. The slanting rays fall on our faces making them aglow. Now we are going through a wonderful shady avenue of banyans, peepuls, mango-trees, cocoanut-trees and bamboos; we are turning to the left, we have turned and lo! what a glorious sight!

There, in front of you, lies the vast, heaving greenish-grey sea, stretching out in all its beauty and mystery as far as the eye can sec. Listen! yes, to be sure, you can hear the boom of the breakers on the shore. The cool salt breeze blows on your face and caressingly alleviates the rigours of a long but interesting journey. But it is too late for a refreshing dip as the twilight is thickening into darkness. In the rapidly fading light the stars are coming out one by one. Soon the waxing moon will mount the sky and shed her blessings on the earth. Then night will fall, the stars will glitter and the sighing of the waves would be heard. Perhaps you are too tired for anything just now so I shall wish you Goodnight. But please remember, to-morrow morning we shall have a nice long bath. You would come surely, won't you? So, once again, Goodnight.

What does it matter if one knows to swim or not? Confidentially, I am an awfully clumsy swimmer. Only the other day, while splashing along with the greatest difficulty and gulping down pints of salt-water I dashed into an unfortunate bather standing in waist-deep water. Rubbing my head hard I rose to apologise but found, to my horror, the fellow rolling like a jelly-fish on an under-tow. It was with the greatest difficulty an expert finally rescued him. In the meantime, I had shown the cleanest pair of heels possible on a sandy track. So you need not be ashamed if you are a novice. If the sea can afford plenty of pleasure to a lubber like me, sure you can have rollicking fun. But if you are on the look out for adventure and thrills, get hold of an inflated rubber tube and a nulia (an expert local swimmer) to take care of you and ride the surges like a King.

It is early, next morning. A cock is crowing. The east is in a glimmer with the first streaks of dawn. The sea is calm and inviting. The morning air is cool, fresh and salty. A number of crows are quarrelling on the topmost branches of a casuarina tree. You hurriedly get out of bed and finish toilet. Then after pulling on your swim-suit, grab something to eat and dash out. The sun has just risen. You see me coming and shout above the tumult of the sea:

"Good-morning".

"Good-morning. I'm afraid I'm a bit late."

"Oh, it doesn't really matter. In fact, I came here just a minute ago. But where are the others?"

"You know how lazy they are? I guess they'll turn up soon within . . . ."

Before you have finished you spot them advancing and give a cry of delight.

"Now, are you all ready? Let's deposit all our belongings with him.

Niloo you keep guard here", you order your servant.

"Hurrah! Let's all plunge in."

All are so eager that they practically tear off their outer garments and dash in. By Jove! the wa-water is co-cold. But soon one gets used to it. Now look out! A mighty breaker is noisily approaching. You can distinctly see the wind lashing its foam-crested top and sending out salt-sprays. You can feel the water boiling and increasing. Dive. The breaker passes over your body and crashes on the beach. Everyone laughs in sheer pleasure. What is coming this time? A lovely big swell. Jump and relax. You gently swing with the swell and then feeling sand underneath, get up. Wonderful. Then comes a roller and you either dive or present your side with your full weight thrown on your front foot and your hands stretched out to keep balance. Exciting isn't it? In this fashion, a happy, uproarious hour slips off without your even noticing it.

In the afternoon, the sun is rather unpleasantly hot. So the best thing to do is to enjoy one's siesta after lunch. A little snatch of sleep would freshen one up marvellously.

Late in the day, towards evening, when the sea is a liquid gold during sundown and a strong cross-breeze sets in, it is the ideal time for treading swish-swosh on the soft sagging sand-bed at the edge of the sea where every now and then a curl-top breaks and washes one's feet. I can never resist the temptation of stooping and picking up the curiously shaped sea-shells that litter the sands. If you do not like this fascinating pastime you may very well watch the myriads of coral-red, buff and slaty-grey crabs crawling on the sandy floor and quickly hiding in the countless minute holes from the rushing waters. Or you may sit on the crest of a windy sand-dune and watch the catamarans out to bring in the harvests of the sea rising and falling with the waves in the offing. As a change, you may, again, take a stroll along the backwaters with the sky and the trees reflected on it and

observe the skimming terns playfully rippling the placid waters; the gulls floating buoyantly on the brine and sending out raucous cries to their mates glinding gracefully over-head under a memorable sunset sky. Suddenly, a flight of herons plaintively floating their way up the miniature lagoon with the mellow sunbeams gilding their snow-white wings would dazzle you and set you thinking about the inexhaustible store of beauty even in this prosaic world of ours. A soaring fish-eagle, a symbol of freedom and power, would amaze you by its breath-taking swoop through space. You ramble onward meditating on the wonders of creation. You think of the mysterious beauty of the sea and its changing moods during different parts of the day. Presently your gaze falls on the over-turned boats hauled ashore and the swarthy fishing nets spread out to dry. You move on till on seeing a wellknown land-mark you realize you have strayed a good deal. At once you turn back and deeply inhale the invigorating ozone. For a momement you become cutely conscious of the mere joy of living. You start running homeward. Mid-way an acquaintance accosts you:

"Hello, where have you been?"

"For a stroll along the beach as far as the sand-bar."

You slacken your pace. The sun-god quietly takes his evening-bath.

Our next day's programme consists of a picnic-cum-shooting-cum-punting rip on and up the backwaters. And if you wish to join us you are more han welcome. We shall start early in the morning. Please do not forget o bring your straw hat and camera.

Early in the morning, next day, you turn up with your hat and camera roperly dressed for a rough-out picnic trip. I carry my pet '22 bore saloon iffe. Besides, others bring small baskets stuffed with sandwiches, cakes, astries, fruits and some tinned provisions. A liberal supply of drinking ater has been stored in three large earthenware jars. We shove off the ig flat-bottomed boat that we have hired for the purpose from the bank midst three cheers! Slowly the punt is poled up the shallow lagoon. We outly sing the old song:

"Row, row, row, the boat Gently down the stream, Merrily, merrily, merrily Life is but a dream" . . . .

efore the last line dies away, our watcher, scanning with a binocular, spots undreds of little ring plovers resting and running about on a sand-bank or chur" a little ahead of us. Immediately, the boat is silently brought to a andstill. It is your turn to have the first shot of the trip since you are guest. So you get down after some persuation and cautiously wade it ward in a little above knee-deep water. You seek and find a comparatively by part of the "chur" and squat to take a steady aim. You pull the trigger.

"An excellent shot", all cry out in delight. A snipe, which we have not seen, remains kicking to the ground "winged" while the rest fly away and settle down again a little up the bank. The bird is quickly retrieved. In this way we go on till afternoon bringing to our bag half a dozen plovers, two snipes (including the one you shot), a cormorant or snake-bird, one egret and a couple of dab-cheeks besides mortally wounding a jackel in a paddyfield. While returning you have managed to take silhouette pictures of clouds and trees which have come out brilliantly. We have been so ravenous that we have eaten like ogres finishing almost all our provisions which were enough to feed us for three days under ordinary circumstances. We have started on the flow-tide at dawn and have come back on the ebb-tide in the evening. During our expedition, we have carried on our raids on the shore several times, shot game, took photographs, scoured the Casuarina Grove (a name humorously given by you) at the mouth of the channel and bathed.

Did you have a good sleep the night before our return to town? At least, I didn't. I was loath to leave our new-found horizons where we ranged at will and go back to the ever shrinking horizons of the city. Here, sitting and pondering on the beach in a still night under a starry sky and hearing the ceaseless wash of the sea and the murmur of the breeze, one realizes for the first time, as it were, the meaning of eternity.

"Roll on! thou deep, and dark blue ocean roll."

# The Fallacy of General Will

Amal Kumar Mukhopadhyaya
Fifth Year, Arts

Ι

The bitter tragedy, though I reiterate a very hacknied philosophy, assumes its ugly shape only when a man comes to be what he never ought to have been. I cannot but begin my pen on Rousseau with no better a comment than this. The literary wealth of the world would have been enriched, I am sure, to a further extent, had he not made a miserable mistake with regard to the choice of life. Rousseau was certainly blessed with an uncommon literary genius. All the qualities of a prospective litteratur are too evident to escape enthusiastic attention in his writings. His masterly literary expression and magnificent eloquence, to be frank, have for many a time rendered him great service. Where logic fails and Rousseau's position is at stake, it is his rare rhetoric that is prompt to parry the palsy of his argument. But Rousseau deviates from the destined way, decides to be a political theorist and hence is challenged and deposed, so to say.

In the history of mankind the French Revolution of 1789 has been an epoch-making event for ever. It forces the fervid attraction and rapt reminiscence from all ages. The French Revolution, however, was no sudden explosion of fury against oppression. A number of heterogeneous conditions—moral, social, economic, political and religious—constitute the compendium of its causes. It will, however, be no mistake to ascribe the French Revolution, to some extent, to the writings of a number of political philosophers. They added a burning flame to the smouldering fire stealthily awaiting a violent outburst. Among them Rousseau, no doubt, stands pre-eminent.

In fact, Rousseau's ideas, however utopian they might be, exerted an enormous influence upon the furious French mind which it is unjust to minimise. His political doctrines are more easily traceable than those of all other revolutionary thinkers. What is much more striking is that Rousseau, more than all the rest, was quite aware of the necessity of supplementing destructive criticism by a constructive theory. Even his hostile critics admit the paramount importance of his work in shaping and disseminating the explosive ideas that kindled the flames of revolution. As Maine, though a vigorous critic, says<sup>1</sup>: "The world has not seen more than once or twice in all the course of history a literature which has exercised such prodigious

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Maine-Ancient Law, Chapter IV.

influence over the minds of men, over every cast and shade of intellect, as that which emanated from Rousseau between 1749 and 1762."

It is only a psycho-analysis of Rousseau's mind that can help a best understanding of Roussean's revolutionary political thought. It is rather rare that the political belief of a thinker can germinate under so great an influence of his personal individual life as in the case of Rousseau. He was of an emotional, sensitive, self-conscious temperament, impatient of control and always dissatisfied with the institution or convention that prescribed restriction or regularity.2 "The hero of Rousseau's primitivism was not the noble savage; it was the irritated and bewildered bourgeois at odds with a society that despised and looked down on him. He joined in a condemnation of both the social order that oppressed him and the philosophy which had attacked the foundation of that society." The spirit of protest already suppressed in his mind for his restless and unhappy private life attained a vigorous voice when Rousseau was out to preach his revolutionary ideals. He never learnt how to oppose with a cool brain. He knew not how to stop short of the uttermost limit of protest. He never paused till he had provided for the complete refashioning of government, state and society.

But Rousseau can hardly claim a creative genius. No note of novelty can be found sounding throughout his works. He lighted up and magnified, but never created. Old well-known concepts were juggled by his brilliant fancy till they were changed and made appealing to men with an uncanny attraction.<sup>3</sup> "The truth is that Rousseau was a romantic caught in the toils of a classical conception in which he had dressed himself but in which he did not believe."

 $\mathbf{II}$ 

Achieving a great success in his "Discourse on the Progress of the Sciences and Arts", Rousseau made up his mind to write a comprehensive work covering the whole field of political science. The Social Contract published in 1762 is a part of this work. Before he took up this task, he came close to the political theories of certain philosophers like Pufendorf, Locke and Montesquieu, Grotins and Hobbes. The ideas of Locke, however, generated dreams of social and political revolution in the alert but unbalanced mind of Rousseau. Now what Rousseau had to forsake was Locke's systematic individualism. The writer who gave him the best assistance to have an easy release from this individualism was Plato. Rousseau, we should remember, here, had a profound admiration for the political ideals of antiquity. Now what he learnt from Plato was that community itself is the chief moralising agency and that political subjection is essentially ethical. For a long time, however, the social contract was interpreted as a cult of individualism. Its opening

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sabine, A History of Political Theory, Part III, Chap. 28.
<sup>3</sup> Barker—Social Contract, Introductory Chapter.

sentence: "man was born free and everywhere he is in chains" however, offers a clear clue. Rousseau's thoughts are on the flying wings and actually the argument of the Social Contract, if studied carefully, shows a rapid transition from an initial individualism towards collectivism. In fact, Rousseau's social contract is inspired by two ideas—on the one hand, a Platonic consciousness of community and on the other hand, a passion for individual liberty even more illuminating than Locke's. How is it possible to reconcile the sovereignty of the state with the freedom of the subject? That is the problem Rousseau sets himself to solve in his Social Contract with the help of the concept of General Will. Liberty and authority are absolute logical contradictions in the Discourse and the Emile. But in the Social Contract Rousseau wants to establish them as inseparable concepts.

Rousseau is conscientious to condemn the authority of man over man. It can, he is emphatic, never claim a rational basis, save agreement and consent. He, however, does not fail to find a form of agreement by which liberty and authority can peacefully co-exist. This is the contract through which a mass of men become a collective unity. Hobbes applied a very loose logic to show absolute monarchy as a consistent corollary of the social pact. To this Rousseau offers an open objection. But Hobbes's precision in defining the terms of the contract has a great appeal for him; and his own dealing of the subject is but the substance of Locke developed by the method of Hobbes.

#### Ш

The only basis of the state that Rousseau is ready to admit is the rational basis of a reasonable will. He refuses to rest the state on mere will and insists that it must have as its basis a will of a particular quality. This is what he entitles as General Will. He postulates a community freely established by means of a voluntary contract made by men enjoying the liberty of the primitive state of Nature. Sovereignty is the absolute power which the social contract gives the body politic over all its members when this power is directed by the general will. The formula, as he lays down, is that "Each of us puts into a simple mass his person and all his power under the supreme direction of the general will; and we receive as a body each member as an indivisible part of the whole."

This general will has got certain peculiar characteristics. It is, no doubt, a will aimed at the attainment of general welfare. But that merely does not cover its entire connotation. When Rousseau speaks of the general will, he uses the epithet to indicate the quality of the object sought and not the quantity of the subjects or persons by whom it is sought. The general will cannot be permanently consistent with particular wills; private interests may be antagonistic to it. Rousseau believes that the will of all, which is the net

ARousseau, The Social Contract, Book I, Chap. VI.

addition of particular wills, regards only private interests and, therefore, distinctly differs from the general will which is concerned only with the common interest. A will, in order to be general, need not be unanimous, but every voice should be counted. It is the common interest rather than the number of voices that matters most. If the people conclude a resolution on sufficient information and without intercommunication, the general will will have its perfection and the revolution will always be good.

The General Will, thus conceived, is proved by Rousseau to be inalienable, infallible, indivisible and absolute. It is inalienable because the will cannot be bound by promises. As the sovereign is a collective being, it can only be represented by itself; power may be transmitted, but not will.<sup>5</sup> "If the people promise to obey a ruler; the people as such *ipso facto* is dissolved, the state no longer exists. The state, as a state, can no more alienate its sovereignty than a man can alienate his will and remain a man." By the same logic, Rousseau, with a cavalier gesture, shatters the idea of representative government.

Indivisibility forms another characteristic of the sovereign power. Sovereignty can have its best manifestation in an act of the whole people for the whole people. So far as the issues from the sovereignty, such as the legislative and executive powers are divided, Rousseau does not object. But sovereignty itself, he holds, is wholly incapable of division.

Thirdly, the sovereign will is inerrant. It is always right and always tends towards the general welfare. The general will can only be transitorily deceived, but, on the whole, it is always prone to promote right. As Roussean says<sup>6</sup>: "A man always wills his own good, but he does not always see it; the people is never corrupted, but it is often decieved and only then does it appear to will what is wrong."

Finally, the sovereign will is absolute. Rousseau declares that "as Nature gives every man an absolute power over all his limbs, the social pact gives the body politic an absolute power over all his members." The sovereign has unlimited control over all that affects general welfare, and the indisputable right to judge as to what falls under this category. Whoever refuses to obey the general will shall be constrained to do so by the whole body. In other words, he shall be forced to be free.

#### IV

This is, in outline, Rousseau's General Will. The ghost of General Will has haunted a host of generations and drawn a mass of musings from the best intelligentsia. There is, indeed, much to be said in its favour. But the problem is with regard to reality, *i.e.*, its application in actual life. It is

Merrian—History of the Theory of Sovereignty since Rousseau, Chap. I.
 Rousseau—The Social Contract, Book II, Chap. III.
 Ibid, Book II, Chap. IV.

here that Rousseau sails into troubled waters and finds himself in a helpless dismay.<sup>8</sup> "A true politician," to recall Burke, "always considers how he shall make the most of the existing materials of his country". Quite opposite is Rousseau's case. He is a dogmatic doctrinaire and cares little for the infinite variety and the complexity of life. Apparently, no doubt, the General Will appears very innocent. This false simplicity is solely due to Rousseau's inability to realise and appreciate the difficulties of his task. He never probes the political complications of his time. His total ignorance of affairs together with his contempt for civilised life prevents him from any theory of practical utility.

Rousseau's attempt to distinguish a real general will from a mere will of all "by the presence or absence of party lines in voting" is futile. He argues that if party be there and a great clique carries the day, the well-being will have to be sacrificed; if there is no party and each individual casts his individual vote, the individual selfishness in voting will cancel one another and the general good will be secured. But it is certainly in the citizen's free choice that true freedom finds its congenial companion and there can arise no question of choice unless there are alternative programmes declared by different parties. Hence it is not the absence, but the presence of party which is essential to the existence of General Will.

Rousseau's exposition of the spirit of General Will, as Dunning sees, is "an amazing medley of bad logic and utter puerility". Equality, he believes, is secured, because each individual completely surrenders himself and all his rights to the community. But it is as logical as to imagine a handsome amount in a desolate zero. By the same reasoning the union is, according to Rousseau, absolutely perfect and no individual can claim anything. This clearly means thorough submergence of the individual in the State. But Rousseau ludicrously finds the fullest freedom. Again, to apply rhetoric to show that restricting liberty is really increasing it and that coercion is not really coercion makes the matter more confusing. Forcing a man to be free is a clear euphemism applied as a plea for making him blindly obedient to the mass or the strongest party. "Thus the General Will of Rousseau is Hobbes's Leviathan with his head chopped off, and the headless Leviathan of Rousseau is as formidable as the complete monster of Hobbes."

The whole system of Rousseau is indeed "inverted Hobbism", the many-headed multitude supplanting the despotic monarch. He fails to escape Hobbes's conception of sovereignty as a supreme coercive power though he pays his best effort to dissemble his despotism by identifying the general will with the vote of the majority. We may, however, think of a majority as a coercive power. But hardly we can conceive a general will in the sense of an unselfish interest in the common good. Thus for the sovereignty of the general will we get the sovereignty of a majority of parti-

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Dunning—A History of Political Theories, Vol. III, Chap. I. <sup>9</sup> Hearnshaw—History of Political Ideas, Chap. VI.

cular wills. Again, Rousseau's assumption about general will as consisting in the common elements of particular wills is in reality a mere abstraction; for opposing wills may not cancel one another, or factions may remain, or even if the general will is always right, as Roussean dogmatically opines, patriotic citizens may err from want of enlightenment; and in all such cases the aim of general will *i.e.*, common good remains unattained.

If Rousseau be a bit reasonable, he has to admit that in practice we can only count the heads of absolute and mutable majorities in which case his distinction between the general will and the sum of particular wills completely vanishes; for his representation that a member of the minority as such must be mistaken about the general will is a mere subterfuge resorted to in a desperate effort to save inconsistency. Rousseau, again, is found to insist always that general will is just. But this is merely a truism, because general will stands for the social good which is itself the standard of right.

In fact, Rousseau's sovereign power which injures none of its subjects and always aims impartially at the common good is an ideal, no doubt. But when he goes to identify sovereignty with the general will and the general will with the will of the majority ascertained by counting of votes, we see how rapid is the abjection from the ideal to the actual, how easy the lapse into fallacy.

All these easily prove that Rousseau's theorisation on General Will has been entirely a fruitless toil. Of course we never do deny certain basic truths contained in the concept of General Will. These are that—it emphasises that society is an organic unity, that will and not force is the basis of the State, that the state is natural having its basis in the will and natural need of man, that the true basis of democracy is not force, but active will. The stimulating force of his suggestive theory, indeed, long remained a cardinal fact of literature and history. The concepts of common interest and general will came to be crucial factors in almost every theory of the State. Through them a way was found out that enabled the unity and solidarity of a population to be the necessary assumptions of scientific politics. Rousseau thus, to be frank, was a remarkable contributor in evolving the theory of national state. His burning faith upon the virtues of general will and general interest brought these concepts into the limelight of political theory and evoked from rational writers than Rousseau more refined solutions of the problems he placed forth.

But these facts cannot, in any way, serve as an excuse for his fault. It requires little trouble to visualise his great influence upon the French Revolution. But that must not be the criterion to judge his merit. The fact is that people of that period of turmoil were eager to escape from the weltering chaos in which they had long been hankering after a better state of things. So his General Will had an exquisite charm for them. 10 "The

<sup>10</sup> Tozer-The Social Contract, Introductory Chapter.

age, indeed, was ripe for revolution and the inarticulate multitude, chafing under an effete administration, found in him a fitting champion. For such as these Rousseau's transcendent power of ringing with passion a set of definite dogmas had an extraordinary fascination."

We do not, however, want to minimise his purpose. The reconciliation of liberty and authority is something quite imnovating at that age. But what we condemn is his approach. It is his inherent nature to hold glaring paradoxes with an array of ingenious arguments. With fatal felicity and apparent precision he deduces from his unfounded premises a series of inconsistent conclusions which he regards as authoritative and universally applicable. The concept of General Will had enough possibilities. The practical uses to which this might be applied were various. But Rousseau has neither knowledge nor patience to explore them. It is his exuberant emotion and romantic restlessness that bring his utter failure. Had his rational mind triumphed over his fiery emotion, had he been always able to make a balanced judgment, he could have been successful in his mission. But unfortunately quite opposite has been in actuality and hence Rousseau's soul has to sprawl on thousand thorns of criticism. We, though regetful, can do no better to this situation and simply, with silence, take leave of him.

## Colour Photography

#### PRATIPENDRANATH BHOSE

Fourth Year, Science

The invention of technicolour films has created a new era in the history of photography. The old process of black-and-white photography cannot give the vivid representation of the object photographed; it gives just an outline, so to say, and not the detail. On the other hand, if you load your 'Rollieflex' with an Ektachrome or Kodacolour, and have a flash, the scene before your camera is at once recorded with all its colour and beauty. In fact, the colour photographs are sure to provoke joy and wonder to one and all.

In order to know the construction of a technicolour film, we should, at first, be well aware of the fact that colour can be recorded in 2 manners—

- (i) Plates which are additive in character; e.g., Lumière plate. Here, minute dots of different colour unite to give the colour in the original.
- (ii) Films which are subtractive in character, e.g.—Kodacolour, Ansco colour, Ektachrome, Kodachrome etc. These give pictures in which layers of blue, magenta and yellow dyes, subtract certain specific lights of particular wavelengths, permitting the right amount of red, green and blue to reach the eye, thereby the colour in the original is produced.

It goes without saying that the latter variety is superior to the former one. The films can be obtained both for amateur cameras and for plate cameras.

The "Koda Colour" film can be used in all cameras without any light filter before the camera-lens. This film is provided with a light sensitive pellicle which is composite in nature, consisting of 3 layers sensitive to 3 different lights; the top layer is sensitive to blue light only; the middle layer is sensitive to green and the bottom layer to red rays only. Under the first layer, there is a "stop-all-blue" layer which stops all the blue rays in the light going to the subsequent layer, because the layer sensitive to green and red, are sensitive to blue also (it is the usual case with all photographic films). Under this layer, there is a "mask layer". Each of the 3 layers, is provided with a proper coupler in microscopic globules carried on organic carriers; these "couplers" are capable of producing a dye of desired colour after reaction. These couplers are fixed in their positions and all the possibilities

of wandering about are closed. After exposure, the film is allowed to react with the developer, diphenylene diamine (or its derivative) so that metallic silver and the oxidised diphenylene diamine are produced; the latter dissolves in the organic carrier and couples with the selected body therein forming the dye. The utility of the mask layer is only to improve the print. Thus finally we get a negative containing the image in the dye. This should be printed on papers which are similar in construction to the film only the mask layer being exempted.

Kodachrome, however, is somewhat different from Kodacolour, though the overall principle is the same. This is also composite in nature consisting of 3 layers of silver salt emulsions as before. Each layer is separated from the other by gelatin. Exposed films are first put in the usual developing solution so that a silver image is produced throughout the whole film. Next, the film is exposed to red light through the base of the film; unaffect silver salt is thus affected. The film is again put in a special developing solution containing cyan couplers which can produce dve of desired colour by coupling with the oxidised developer. Thus, due to secondary development, an image in cyan dye is produced. Then, the top layer is exposed to blue light and developed in a special solution containing a special coupler so that image in the desired dye is produced. Last of all, the middle layer is exposed to green light and developed in a similar way. Hence ultimately we get an image consisting of dyes only. The silver image is also present at the final state. The next step involves the removal of Ag1 produced by the secondary exposures, unchanged Ag-halides and the original Ag-image leaving behind the image consisting of dyes. In this way, the Kodachrome is made directly into the final transparency in colour. Kodachrome, in spite of its composite nature, is as thin as ordinary "black-and-white photography" films.

Usually, uncoloured couplers are used in Kodachrome etc. But it has been experimentally seen that the definition of the image is increased many times by the introduction of coloured couplers. This was first utilised in "Ektachromes" which have come out in the market in August 15, 1949.

The chemical reactions involved between the developer, Ag-halide and the couplers, are symbolised below:—

Any unreacted coloured coupler molecule exists unaffected even at the final stages. This, as one should understand readily, is the whole chemistry behind the philosophy of the coloured photography.

The subject is still in its formative period and we expect more and more developments in this new, astonishing branch of photography. This particular branch is sure to oust all other branches, in days to come.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ag means silver.

# Use of Radio Isotopes in Medicine and Industry

KIRON BORDOLOI Sixth Year, M.Sc.

Modern news paper readers are familiar with tales of isotopes rushed to oppitals, of isotopes used in industry to determine wear in pistons or to control the dyeing of fabrics, even of isotopes used in sport to locate elusive golf balls. The extensive use of radio isotopes, obtained as a by-product of work on atomic energy, occupied the attention of the nuclear physicists in lifterent parts of the world. They made a vigorous research in this field or long ten years and were successful in applying economically in medical herapeutics and in industrial processes.

#### Vhat is an Isotope?

The nucleus of an atom is built up of protons and neutrons. In all the toms of a given element the number of protons in the nucleus is constant, t is called the atomic number. With this fixed number of protons there nay be associated a varying number of neutrons. This means that all the toms of any particular element have the same chemical properties; but their nasses may differ (because the mass of an atom is equal approximately to he sum of the masses of the protons and neutrons in the nucleus). These lifferent forms of the same element are called the isotopes of the element. The isotopes of one element differ from one another in their physical not their chemical properties. There are two types of isotopes-stable and radioactive. The radioactive isotopes are those whose nuclei break down spontaneously and emit particles or electromagnetic waves or both. At least one radio active isotope is known to exist for all known elements. The two features of radioactive-isotopes that give them their technological importance are that they are indistinguishable in their chemical properties from the stable isotopes of the same element, and that they emit radiation which can be detected by various means, such as photographic films, electronic instruments like Geiger Müller counters and the scintillatrons produced in certain phosphors and organic crystals. Although some radio isotopes occur in nature, most of them are made artificially by bombarding stable elements with neutrons, protons and denterons (nuclei of the heavy hydrogen atom). For the production of isotopes formed by neutron bombardment the nuclear reactor is obviously supreme, since it generates neutrons in far larger quantities than any other device.

#### Isotopes in Medicine:

Radioactive isotopes are extensively applied in biological and medical investigations. Their uses for these purposes are based on the fact that biological organism cannot distinguish between a radioactive element and its non-radioactive counterpart, since the two are chemically identical. Therefore, if somebody drinks or has injected into him a solution containing a radioactive isotope (for example radioactive iodine 131), mixed with its stable naturally occurring isotope (in this instance iodine 127), the active and inactive isotopes will follow exactly the same paths in the body. But the location of the radioactive substance can readily be determined by the effect of its radiations on suitable detecting instruments and since whatever happens in the body to the iodine 131 also happens to the stable iodine, the fate of the latter can be established. In this instance, the iodine goes to the thyroid gland, which is the chief store house of iodine in the body, and much of our understanding of the functions of this gland and the effect of certain drugs upon it has been obtained with the help of radioactive iodine. Thus tracer experiments with iodine 131 showed that iodine in iodides is converted by the thyroid to thyroxin and the latter is thyroid hormone. Moreover, this particular tracer application of iodine 131 is used in the diagnosis of diseases of the thyroid: by means of a suitable Geiger counter the shape of the gland can be traced quite accurately and of the intensity of the radiation is measured an indication can be obtained of the rate at which iodine is taken up by the gland. If there is an advanced cancer of the gland and fragments of the diseased tissue have broken of and moved to other parts of the body, they can be located by radiations and excised surgically.

Another interesting application of radioactive tracers to medical diagnosis is the use of sodium 24 to determine the rate of flow of blood, for example, when it is suspected that there is restriction, as in thrombosis. Suppose a Geiger counter is placed on the patient's hip and an active sodium chloride solution injected into a vein in his foot, the interval of time that elapses between the moment at which the injection is given and at which the counter begins to respond, indicating that blood containing active sodium is flowing in the hip will show how long it has taken the blood to flow up the leg. If the time taken is so long, compared with the other leg, as to suggest that there is a constriction in the arteries, the position of this constriction can be found quite accurately by moving the counter down the leg. This principle can be extended to study the puming action of the heart. Another active isotope, phosporous 32, can be used to measure the total volume of blood in the body: by comparing the activity in unit volume of the blood with a standard sample suitably prepared. In another field, that of botanical

and biological research, much new knowledge of photosynthesis in plants and of metabolism in cells has been obtained from tracer experiments with compounds containing radioactive carbon 14.

It has been noted that in addition to their use in medical research and diagnosis, some radio isotopes have therapeutic applications; for example the long established treatment of tumours by gamma-rays from radium. These therapeutic applications depend on the fact that the radiations produce ions in diseased tissues and destroy them. In some treatments diseased parts are irridated from outside the body, the external source of radiations may be an x-ray tube, radium or nowadays a radioisotope like cobalt-60. Cobalt 60 is a strong gamma-emitter which has many advantages over radium, particularly that it is cheaper and emits much more homogeneous gamma-radiation and much softer beta-radiation which can be filtered out; also there is no danger of radioactive contamination of radon gas. It can, moreover, be machined to any desired shape or size before irridation, or it can be drawn into thin wire: in this very radioactive sources can be tailored to fit any special needs. An alternative method of treatment is to take the advantage of the property of preferential uptake, which we have discussed in connection with iodine; thus if a patient is given a dose of a solution containing iodine 131 in much greater strength than that required for tracer use, the radiations from the great concentration of iodine which builds up in the thyroid will be absorbed in the diseases tissue, as otherwise it will not be possible to get enough radioactive substance into the tumour to destroy the malignant cells without at the sametime destroying normal cells elsewhere. Unfortunately, there are many conditions for which this necessary prerequisite cannot be satisfied, so far at any rate.

#### Isotopes in industry:

Isotopes are extremely good tools for finding solidification boundaries in continuous casting process of aluminium. In process of improved casting two different methods were used. The first is called "activation analysis", in which the sample to be investigated, is irridated in a nuclear reactor after a trace of non-active material has been added during the casting process. Conclusions can then be drawn from simple autoradiographs.

In the other method, a radioactive component was added during casting. Both methods proved to be highly successful and helped to improve the casting process.

Ganges containing radioactive materials are also helping industry to produce better quality products and to save time in locating faults. These have proved of great value in measuring the thickness of materials being rolled—such materials as paper, plastics, linoleum rubber or sheet material. The latest developments in this type of gause enable speedy location of corrosion in pipes without dismantling the installation. With this gause, one operator

can detect from the outside any corrosions within the pipes, eleminating the need to halt production and saving the expense of x-ray equipment.

Another use of radioisotope is detecting leakages. A paper read at International Radioisotope Conference dealt with the use of isotopes for waterflow and velocity measurements. Further progress has been made in this field since then, perhaps the most outstanding achievement being the ease with which it is now possible to detect leakages in pipelines—hitherto an exceedingly difficult task.

To trace a leak in an underground pipeline, a radioactive salt is dissolved and put into the pipe, which is then washed out with clean water. A recording detector is sent through the pipe; this records any activity that has leaked out into the surrounding ground, and by knowing at what time this records was at each place during its journey, it is possible to find the exact spot where the leakage has occurred.

This simple method will save considerable sum in the future detection of leaks.

Isotopes are also being used in construction of pipe lines, wherever a pipeline is being laid, all wells have to checked with the help of x-rays, but to use a conventional x-ray apparatus in the field presents problems of its own, for electrical supplies are needed, and x-ray sets require maintenance. By the use of radioactive isotopes no longer than a small pea, the need for special power lines and the problem of maintaining complicated equipment are overcome.

Radio activity can be used, too, to reduce or prevent fire risks in certain types of factories. In the manufacture of paper and textiles or any other insulating materials, for example, it is quite common, specially in dry climates, for static electricity to be produced by rubbing of the material. If the static electricity potential is too high, there is a danger of sparking and therefore a big fire risk.

Engineers have for long been seeking a means of getting rid of "static", which can now be achieved fairly easily and cheaply by installing a radioactive source near the place where it is being formed. In most cases this will overcome the fire risks and in some instances production can be increased, for machines can be operated at higher speed once the formation of static electricity has been mastered.

Thus radio isotopes have found wide application even in its stage of infancy. The future awaits its maximum lines of applications.

# Farewell Address of Prof. S. C. Sircar to the Students of the College

DEAR FRIENDS.

For almost a quarter-century, without a break, I have been lecturing and talking in the precints of this College, and it seems that even today a speech is expected of me. But all of you will understand how difficult it is for me to talk coherently at a time like this. Leaving Presidency College is such a wrench in my personal life that I cannot trust myself to control my emotion. The gracious words to which I have been listening have moved me so deeply that any conventional words of thanks will seem inept and inappropriate. I have been touched specially by the fact that many students who are not even directly my pupils, wanted to bid farewell to me. This is indeed a proud moment in my life.

Memories throng upon the mind thickly on an occasion like this. Almost forty years from today, I entered the College as a young boy, pulsating with life and eager curiosity. I spent six happy years here—perhaps my happiest years. For four of these, I was living across the street in our beloved Hostel. I only hope that the students of today have as happy an experience as we had in our days.

Memories of great teachers gather round me as I speak today. I must mention two of them separately—Kuruvila Zachariah whom I have always regarded as my 'guru', and Praphullachandra Ghosh than whom I cannot imagine a more inspiring teacher.

I left the College in 1923, and ten years afterwards it was one of the happiest moments in my life when my old College called me back to join the ranks of its teachers. Since then for twentyfour years I have directly shared the joys, the sorrows, the triumphs, and the failures of the institution. Today I am standing on the brink of the break in that direct link.

At a moment like this, one must try to face things philosophically. In the personal life of an individual, such a break is a necessary end which will come when it will come. In the life of an institution, whatever void one may leave behind will be filled up in the course of time. All wounds are healed by Time, the refreshing river.

I have been, I suppose, regarded as a fairly successful teacher. Looking back today, I feel however that what little I could do is overshadowed by the vast undone. And if there has been any success, that has been due primarily

to the response I have received from the streams of young people who, year after year, have flowed through the portals of the College, and have patiently listened to me. Day by day I have watched bright young minds, unfolding like flowers, petal after petal—if I may paraphrase the words of one of the greatest teachers in our history.

My young friends, I have never presumed to give any direct advice to you or your predecessors, but today you will forgive me if I claim the privilege of old age and retirement. Try to build up in your lives a devotion to something impersonal—as distinct from personal ambition, career, wealth, fame, family ties, or personal relationships. Try to cultivate a love for something impersonal—an institution, pursuit of knowledge for its own sake, some abstract idea, some cause, some movement. In the words of a great figure in history, in relation to the image of his native city,—let your thoughts dwell upon it day by day till the love of it fills up your mind. Impersonal love does not mean that you must be blind to the limitations in the thing you love—you love it in spite of these. That is the way to gain strength, courage, endurance, dignity, a stature, and some nobility in life.

I offer my most grateful thanks to the members of the College, my colleagues and my students, for the love and affection which has been showered on me. Thank you again.

18.12.56

## Editorial

In India today we are living in a period of transition. Far-reaching changes in the economic, social and political order of our society are taking place. To explore the character and the future development of these changes is a task which is both fascinating and inspiring. But since all the contributors to our magazine have concentrated their attention on subjects of academic interest, it has been left to the editor to make an attempt to outline the main directions of these far-reaching changes.

1

India today has entered into an era of planned economic development. National economic planning always derives its meaning and direction from the aspirations and goals of the society within which it operates, of the people whom it serves. The aspirations of the people in our country today are to rise above their abject standard of living and to conquer for ever their four great enemies: poverty, unemployment, hunger and disease. Hence the all-out effort to build an integrated national economy, industrialize the country, extend its transport facilities, expand agricultural production, wipe out mass unemployment, raise the living standard so that the doors of a richer and more varied life can open out before the eyes of our teeming millions.

The path of economic transformation of our society, as we have visualised it, is radically different from that followed by the majority of the leading nations of the world today. In countries like U.K. or U.S.A. economic development was promoted chiefly through the initiative of private capitalists and this pattern of development was naturally associated with growing inequalities in income and wealth.

We, in India, have rejected such a line of advance not only because the private enterprise is economically weak in our country to undertake such gigantic programmes of development but also because of our inherent aversion towards the acquisitiveness of society. The philosophy behind economic planning in our country is that "the basic criterion for determining the lines of advance must not be private profit but social gain." The benefits of economic development must accrue more and more to the relatively less privileged classes of society so that a new milieu for the common man can be created.

To usher in this new milieu the State will have to play the crucial role. It has to act as the principal agency speaking for and acting on behalf of the community as a whole. A rapid expansion of the economic and social

responsibilities of the State will alone be capable of satisfying the hopes and aspirations of the people today. This need not involve complete nationalization of the means of production at the present stage. It does mean, however, a progressive widening of the public sector and a reorientation of the private sector to the needs of a planned economy.

The assumption of the responsibilities for economic development by the State, however, does not signify an automatic solution of all the problems. In the under-developed societies the aspirations of the people far exceed the possible limits of actual performance. This gap grows wide as development proceeds and as the Plan requires more and more austerity on the part of the people it begins to lose that popular support which is vital for its successful working.

Economic planning in our country today is also sharing the same fate. In the end of the first year of our Second Plan the people of our country, faced by an increasing burden of taxes, soaring prices, rising unemployment are becoming alarmingly pessimistic over their economic future.

Such an outcome is inevitable if economic planning proceeds within the existing socio-economic framework. In fact, if one takes the social institutions and social relationship as given, one can never overcome the contradictions between growth and equality or between technical progress and employment that are rooted in the very structure of an underdeveloped economy. The only way that then remains is to make a retreat from the ambitious path of progress and slow down the pace of development.

But there is another way out of the impasse and paradoxically enough, this lies not in slowing down but in accelerating the pace of development. And this, it must be emphasized, is possible only when there is a right approach to the problem of development, only when economic planning is viewed as an integral part of a wider process aiming not merely at the development of resources in a narrow technical sense but at the development of human faculties and the building up of an institutional framework adequate to the needs and aspirations of the people. In planning for a better economic order a readoption of social relationships and a reorientation of social institutions thus becomes necessary so that the community can draw upon the latent energies within itself to an extent which insures development at rates much faster than what the blue-print of the plan might suggest. As Maurice Dobb, writing about the experiences of Soviet planning, has remarked "Planning in a backward economy must not be concerned with economic problems only, it must be concerned equally, if not more, with wider issues concerning those social relationships that compose the basic texture of society."

 $\Pi$ 

In a society involved in a process of transition a struggle ensues between the out-worn social forms and the new urges which cannot be contained in the old moulds. In this struggle the new forces generally emerge as victorious. The old social units like the joint-family systems disappear with the erosion of the social systems based on status (slavery, serfdom, caste, family, race) and they are substituted by systems based on contract and upon equality of opportunity with a high level of vertical social mobility. This breakdown of social hierarchies and the removal of restrictive strata give for the first time a sense of liberty and equality to the millions which had formally accepted their lowly position in society as ordained by fate.

In India today we are also witnessing such a revolutionary break from the past social order. But to make the process of transition smooth and frictionless and to utilize the tremendous release of human energy in the task of national reconstruction, such social changes have to be consciously planned and directed. From the very start they have to be related to the basic objectives which the society has in view. Thus the task before our planners today is to remould and refashion our socio-economic framework on democratic and egalatarian lines so that it can contribute effectively to the realization of wider and deeper social values.

In India over the last decade we have no doubt made laudable advance in certain directions of social change. Equality of opportunity has been granted to all irrespective of race, religion, sex or creed, educational facilities have been increasingly provided for the poor and the underprivileged, old social customs and conventions like untouchability that thwarted the development of human personality have been prohibited and a determined struggle has been undertaken to uproot casteism, communalism and linguism from our country.

But in those major fields of social change which have a direct bearing on the economic destiny of our country, progress has been either halting or unsatisfactory.

A major socio-economic experiment was undertaken in the vast rural sector of our economy under the First Plan to abolish feudalism and establish in its place the nuclei of a cooperative society. But in every stage of this mighty experiment concessions were made to the landed interests. Thus the landlords received compensations at exorbitant rates, large-scale eviction of tenants went unheeded, the proposal for imposing a ceiling on landholding was ceremoniously dropped by certain State governments and the landless proletariat for whose benefit the experiment was undertaken remained as poor and landless as before.

Again, in another major socio-economic field which is vital to our tountry's economic prosperity no experiment has even been undertaken to hange certain old institutional relationships. And this is the field of abour-management relationship. What we have to remember here is that mere transformation of private industries into nationalized undertakings would not solve the conflict of class interests. In a socialist society labour

has to be accorded its due place of honour and prestige and has to be increasingly associated in the task of management of industries. This is what transforms the character of state-capitalism into cooperative socialism. But here we are yet to begin at the beginning.

In fact, our national plans have not yet launched any frontal attack on the citadels of vested interest. But mass enthusiasm in the task of national reconstruction can never be created except curtailing the rights and privileges of those classes which have come to be associated in the public mind with the inequities and deficiences of the old order. Such actions, it may be urged, would transcend the boundaries of democratic planning and set us on the high roads to authoritarianism. Planning for socialism under a democratic framework is a difficult task, it is true, and a delicate balance has always to be preserved between coercion and cooperation. Any upset of this balance may produce harmful results but the effects would be still more disastrous if democratic planning aims at a mere preservation of the 'status quo'.

A national plan has to be an expression of a basic unity of purpose in the community. It is this unity which would constitute the ultimate sanction behind the plan, give it driving force and evoke the necessary sacrifice on the part of members. But such a unity can never be forged unless it is clearly visible to the people that out of their ordeal would emerge a new and desired type of society.

#### Ш

To explore the possibility of a synthesis of democracy and socialism in our country we cannot help enter the controversial arena of politics. After all, in a democratic form of government such as ours, it is the political parties which would shape the society of our future. Hence an analysis of their trends and goals is central to the understanding of the process of transformation of our society.

During the period of colonial rule all the parties in India had one common objective—national liberation and all other differences were submerged behind this common aspiration. When this goal was reached, for a moment there was confusion and chaos in the political scene. But it is heartening to find that in the present period of national reconstruction all the major political parties of our country are once again finding a common base of unity. And this common base is provided by their acceptance of the democratic path and the goal of socialism.

While the parties of the Left have realized the futility of revolutionary struggle under the present circumstances, the parties of the Centre have also this sober realisation that only a socialist society can today embody the hopes and aspirations of our vast multitude.

Such a broad identity of national aims should not, however, make us too much complacent. Socialism is such a vague objective that it may be interpreted differently to suit the interests of different people. It is quite possible that if any single party enjoys the monopoly of political power, vested interests would infiltrate into its ranks, capture positions of vantage within it and use the prestige of the party to serve their own selfish ends while paying a lip-service to the ideal of socialism. And if such a process continues for long, people will be slowly driven to despair and in a mighty upheaval of the discontented masses all our schemes of economic development, social uplift, cultural revolution will be swept away.

Hence the need for vigilance, the need for a ceaseless struggle against vested interests is all the more necessary today. And for this the country needs a strong democratic opposition and (if possible) an alternative government in one or two States to provide the requisite 'check and balance'. Such a change in the political perspective of our country should be welcomed by all for that would help us to renew our efforts in the task of national reconstruction on a broad united basis.

Contemporary India is seeking to achieve in decades what the Western world has taken centuries to accomplish. The development of the West was spread over at least three hundred years during which old barriers were removed and there was a liberation of man's energies that found expressions in all forms of creative activity. There is no reason why the same experience should not be repeated in India. And with our ancient traditions and the immense resources of our past culture such an efflorescence in our country will enrich the heritage not only of our countrymen but of the whole humanity.

## PRESIDENCY COLLEGE MAGAZINE

## Editors:

| 1914-15 | Pramatha Nath Banerjee, B.A.         |
|---------|--------------------------------------|
| 1915-16 | MOHIT KUMAR SEN GUPTA, B.A.          |
| 1916-17 | MOHIT KUMAR SEN GUPTA, B.A.          |
| 1917-18 | SAROJ KUMAR DAS, B.A.                |
| 1918-19 | AMIYA KUMAR SEN, B.A.                |
| 1919-20 | MAHMOOD HASAN, B.A.                  |
| 1920-21 | PHIROZE E. DASTOOR, B.A.             |
| 1921-22 | SYAMA PRASAD MOOKERJEE, B.A.         |
| 1921-22 | Brajakanta Guha, B.A.                |
| 1922-23 | Uma Prasad Mookerjee                 |
| 1923-24 | SUBODH CHANDRA SEN GUPTA             |
| 1924-25 | SUBODH CHANDRA SEN GUPTA, B.A.       |
| 1925-26 | ASIT KRISHNA MUKHERJEE, B.A.         |
| 1926-27 | HUMAYUN Z. A. KABIR, B.A.            |
| 1927-28 | HIRENDRA NATH MUKHERJEE, B.A. ·      |
| 1928-29 | SUNIT KUMAR INDRA, B.A.              |
| 1929-30 | TARAKNATH SEN, B.A.                  |
| 1930-31 | Внаватозн Датта, В.А.                |
| 1931-32 | AJIT NATH ROY, B.A.                  |
| 1932-33 | SACHINDRA KUMAR MAJUMDAR, B.A.       |
| 1933-34 | NIKHILNATH CHAKRAVARTY, B.A.         |
| 1934-35 | ARDHENDU BAKSI, B.A.                 |
| 1935-36 | KALIDAS LAHIRI, B.A.                 |
| 1936-37 | Asok Mitra, B.A.                     |
| 1937-38 | BIMAL CHANDRA SINHA, B.A.            |
| 1938-39 | PRATAP CHANDRA SEN, B.A.             |
| 1938-39 | NIRMAL CHANDRA SEN GUPTA, B.A.       |
| 1939-40 | A. Q. M. Mahiuddin, B.A.             |
| 1940-41 | MANILAL BANERJEE, B.A.               |
| 1941-42 | Arun Banerjee, B.A.                  |
| 1942-46 | No publication due to Govt. Circular |
|         | Re. Paper Economy                    |
| 1947-48 | SUDHINDRANATH GUPTA, B.A.            |
| 1948-49 | SUBIR KUMAR SEN, B.A.                |
| 1949-50 | DILIP KUMAR KAR, B.A.                |
| 1950-51 | KAMAL KUMAR GHATAK, B.A.             |
| 1951-52 | SIPRA SARKAR, B.A.                   |
| 1952-53 | ARUN KUMAR DAS GUPTA, B.A.           |
| 1953-54 | ASHIN RANJAN DAS GUPTA, B.A.         |
| 1954-55 | SUKHAMOY CHAKRAVARTY, B.A.           |
| 1955-56 | AMIYA KUMAR SEN, B.A.                |
| 1956-57 | Asoke Kumar Chatterjee, B.A.         |

## PRESIDENCY COLLEGE MAGAZINE

## Secretaries:

| 1914-15 | JOGESH CHANDRA CHAKRAVARTI, B.A.     |
|---------|--------------------------------------|
| 1915-16 | PRAFULLA KUMAR SIRCAR, B.A.          |
| 1916-17 | PRAFULLA KUMAR SIRCAR, B.A.          |
| 1917-18 | RAMA PRASAD MUKHOPADHYAY, B.A.       |
| 1918-19 | MAHMOOD HASAN, B.A.                  |
| 1919-20 | PARAN CHANDRA GANGOOLI, B.A.         |
| 1920-21 | SYAMA PRASAD MOOKERJEE               |
| 1921-22 | BIMAL KUMAR BHATTACHARYYA            |
| 1921-22 | Uma Prasad Mookerjee                 |
| 1922-23 | AKSHAY KUMAR SIRCAR                  |
| 1923-24 | BIMALA PRASAD MUKHERJEE              |
| 1924-25 | BIJOY LAL LAHIRI                     |
| 1926-27 | Lokes Chandra Guha Roy               |
| 1927-28 | SUNIT KUMAR INDRA                    |
| 1928-29 | SYED MAHBUB MURSHED                  |
| 1929-30 | AJIT NATH ROY                        |
| 1930-31 | AJIT NATH ROY                        |
| 1931-32 | NIRMAL KUMAR BHATTACHARJEE           |
| 1932-33 | NIRMAL KUMAR BHATTACHARJEE           |
| 1933-34 | GIRINDRA NATH CHAKRAVARTI            |
| 1934-35 | SUDHIR KUMAR GHOSH                   |
| 1935-36 | PROVAT KUMAR SIRCAR                  |
| 1936-37 | ARUN KUMAR CHANDRA                   |
| 1937-38 | RAM CHANDRA MUKHERJEE                |
| 1938-39 | Abu Sayeed Chowdhury                 |
| 1939-40 | BIMAL CHANDRA DATTA, B.A.            |
| 1940-41 | PRABHAT PRASUN MODAK, B.A.           |
| 1941-42 | GOLAM KARIM                          |
| 1942-46 | No publication due to Govt. Circular |
|         | Re. Paper Economy                    |
| 1946-47 | JIBANLAL DEV                         |
| 1947-48 | Nirmal Kumar Sarkar                  |
| 1948-49 | BANGENDU GANGOPADHYAY                |
| 1949-50 | SOURINDRAMOHAN CHAKRAVARTY           |
| 1950-51 | Manas Mukutmani                      |
| 1951-52 | KALYAN KUMAR DAS GUPTA               |
| 1952-53 | IYOTIRMOY PAL CHAUDHURI              |
| 1953-54 | PRADIP KUMAR DAS.                    |
| 1954-55 | Pradip Ranjan Sarbadhikari           |
| 1955-56 | DEVENDRA NATH BANNERJEE              |
| 1956-57 | SUBAL DAS GUPTA                      |
|         |                                      |

Statement about ownership and other particulars about Presidency College Patrika.

| 1  | Place of publication   |      |     | Calcutta.                               |  |  |
|----|------------------------|------|-----|-----------------------------------------|--|--|
|    |                        |      |     | 2 issues per year.                      |  |  |
|    | 3. Printer's Name      |      |     | Prabhat Chandra Ray,                    |  |  |
|    | Nationality            |      |     | Indian.                                 |  |  |
|    | Address                |      | ••• | 5, Chintamani Das Lane, Calcutta-9.     |  |  |
| 4. | Publisher's Name       |      |     | Prabhat Chandra Ray,                    |  |  |
|    | Nationality            |      |     | Indian.                                 |  |  |
|    | Address                | •••  |     | 5, Chintamani Das Lane, Calcutta-9.     |  |  |
| 5. | Editor's Name          | •••  |     | Asoke Kumar Chatterjee (the name of the |  |  |
| ٠. |                        | •••  | ••• | Editor is changed from time to time).   |  |  |
|    | Nationality            | •••  |     | Indian.                                 |  |  |
|    | Address                | •••  | ••• | Presidency College, Calcutta-12.        |  |  |
| 6. | Names and addresses    |      |     | residency conego, caroavia is.          |  |  |
| ٠. | who own the newspaper. |      |     | Presidency College, Calcutta-12.        |  |  |
|    | wno own the newspap    | per. |     | Presidency College, Calcutta-12.        |  |  |

I, Prabhat Chandra Ray, hereby declare that the particulars given above are true to the best of my knowledge and belief.



Sd/- PRABHAT CHANDRA RAY Signature of Publisher.